

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

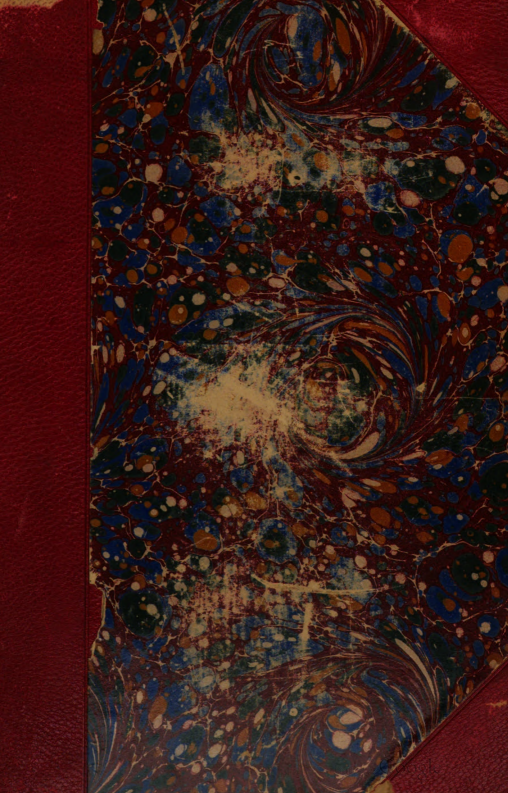
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### INGL 3006.6



### Marbard College Library

FROM THE BEQUEST OF

JAMES WALKER, D.D., LL.D.,

(Class of 1814),

FORMER PRESIDENT OF HARVARD COLLEGE;

"Preference being given to works in the Intellectual and Moral Sciences."



### Vedische Mythologie

von

### Alfred Hillebrandt

Dritter Band

Breslau
Verlag von M. & H. Marcus
-1902

# TNOL 3006.6



363.

, Nothing in all mythology is more difficult than the attempt to get a clear view of the gods of Vedic India'.

> Andrew Lang, myth, ritual, and religion II, 125.

Zwei Jahre später als ich wünschte und voraussehen konnte, erscheint, durch Pflichten anderer Art oft verzögert, der letzte Band meiner vedischen Mythologie. Wenn ich jetzt das Werk beschliesse, das so lange der Gefährte meines Lebens und Gegenstand meiner unablässigen Sorge gewesen ist, so liegt es nahe, noch ein Wort des Geleites ihm zum Abschied mitzugeben.

Als ich vor etwa fünfundzwanzig Jahren den Vorsatz fasste, eine vedische Mythologie zu schreiben, war ich mir bewusst, dass ich einen grossen Teil meines Lebens an diese Aufgabe würde zu setzen haben. Wenn ich heut rückwärts schaue auf die verflossene Zeit, so sehe ich, dass der Jahre mehr als ich ahnte darüber geschwunden sind, manche andere Aufgabe diesem gesteckten Ziele zum Opfer fallen musste und dennoch das Ergebnis für manchen des wichtigsten Reizes, des der Neuheit, in vielen Punkten entbehren wird. wird viele nicht befriedigen, so gar nichts von Totemismus zu hören und wenig von anderen modernen Schlagworten in meinem Buche zu erfahren. Man wolle nicht daraus entnehmen, dass mir die neueren Werke und ihre Verdienste um die Erweiterung des mythologischen Gesichtskreises fremd oder gleichgiltig geblieben sind; ich habe mich nur bemüht, von einfallenden fremden Lichtern ungeblendet, der vedischen Welt das Recht eigener Entwicklung zuzugestehen und in ihrem eigenen Kurse zu steuern. Wer sich die Mühe nicht verdriessen lässt, die drei Bände meines Werkes durchzuarbeiten, das auf einen geduldigen und meine Wege gehenden Leser rechnet, wird vielleicht finden, dass dieser Kurs nicht ohne Ergebnis war. Eine Reihe von Erscheinungen der vedischen Welt zeigt sich in neuem Licht. Usas, Agni, Soma, Indra-Vrtra, die Angiras, Bhrgus, Panis, Ārjikīya, Çaryanāvat sind nicht mehr dieselben, die sie vorher schienen, und ihre Individualität ist, wie ich hoffe, klarer hervorgetreten.

Es ist mein Bestreben gewesen, vornehmlich nach drei Richtungen die Forschung über den gegenwärtigen Standpunkt und namentlich über Bergaigne hinauszuführen, der zuerst den Versuch gemacht hat, die rgvedische Mythologie in grossem Zusammenhange systematisch zu erfassen: durch Ausdehnung der Untersuchung über das Gebiet der gesamten Yajuslitteratur, durch stete Berücksichtigung der im Ritual enthaltenen Tradition und durch genauere Beobachtung der innerhalb der Familienbücher auftretenden Besonderheiten. Lange Erwägung der Methode und gewissenhafte Prüfung unsrer Quellen wurde für den Arbeiter hier besondere Pflicht: denn noch befinden wir uns auf einem Boden, den man in anderen Zweigen der indischen Philologie längst verlassen hat. Die vedische Mythologie erscheint vielfach noch als ein Sammelplatz von Einfällen, und mancher, der auf grammatischem oder textkritischem Gebiet mit Vorsicht seines Amtes wartet, glaubt doch der schwierigsten aller Disciplinen im Vorübergehen mit leichterwogenem Wort einen Dienst zu tun. Wir müssen hoffen, dass auch hier die Zeit der leichten Herzen zu Ende geht und dem harten Boden geduldigere Pflege zu teil wird.

Von den einheimischen Kommentaren ist für die vedische Mythologie Nutzen nur in sehr beschränktem Masse zu erwarten. Es liegt mir vielleicht ferner als anderen, die Bedeutung Sayanas für die vedische Exegese zu unterschätzen. Martin Haug, der erste Deutsche, der in Indien die Vorzüge einheimischer Gelehrsamkeit würdigen lernte, pflegte seine Zuhörer so nachdrücklich auf sie hinzuweisen, dass die Gefahr der Überschätzung näher lag als das Gegenteil; meine erste grössere Arbeit sollte Devarāja, Durga und anderen gewidmet sein, um sie für die Vedaexegese nutzbar zu machen. Es entsprang der in Haugs Schule gewonnenen Anschauung, wenn ich in meiner ersten, 1877 gehaltenen Vorlesung mit Bezug auf Sāyana sagte, "dass keiner der neueren Erklärer auch nur annähernd solche tiefe Kenntnis des Sanskrit oder Ceremoniells, das zum Veda dringend nötig sei, habe; dass er sich auf eine Reihe von Vorgängern stütze und sich bei ihm mancher Schatz indischer Weisheit, manche Auffassung finden lasse, die im höchsten Grade wertvoll sei'1); daran halte ich bis heute fest. Aber in Bezug auf seine Bedeutung für die vedische Mythologie habe ich meine Meinung geändert; ich bin hierin nicht ohne Erfahrung und glaube, dass meine Varuna und Mitra' S. 8-14 gegebene Zusammenstellung aller Ansichten der Kommentare über Varuna eigentlich hätte lehren sollen, wie wenig aus ihnen für die vedische Mythologie zu gewinnen ist. Manchen der Irrwege haben grade sie verschuldet.

Beim Beginn meiner Vorarbeiten über die einheimische Vedalexikographie wurde mir aber klar, dass zu einer gründlichen Erforschung der vedischen Mythologie etwas anderes noch notwendiger wäre als die Kommentare: das Ritual. Nirgend sonst ist es der Fall, dass vor dem Zugang zu den Göttern wie ein gewaltiger Vorhof eine Fülle von Schriften liegt, die den Kultus der Götter lehrt. Es war notwendig, zuerst sie zu durchforschen, einen Einblick in das Opferwesen zu gewinnen und die Aufgaben in Angriff zu nehmen,

<sup>1)</sup> Siehe auch meine Anzeige von Windisch "Zwölf Hymnen" (Kuhns Litteraturblatt für Or. Phil. I, p. 135).

die ich ,Varuna und Mitra' S. 3 dargelegt habe. So blieb mir nichts anderes übrig, als den weiten Weg, der von meinem ,Neu- und Vollmondsopfer' bis zur Herausgabe des Çānkhāyana Çrauta Sūtra führte, selbst zu gehen, um die Vertrautheit mit dem Opferwerk zu gewinnen.

Ich glaube heut, dass mein Entschluss richtig war. Der Weg war lang und schwierig; aber ich denke, man wird mir den Vorwurf nicht machen können, dass ich unvorbereitet und schnell an die Lösung meiner Aufgabe gegangen sei. Das Ritual hat in seiner gegenwärtigen Redaktion zwar nicht den gleichen Anspruch auf hohes Alter wie die Hymnen des RV., aber von allen Hilfsmitteln der Exegese ist es das, das am nächsten an die Zeit der Liedersammlung führt. Es ist mir nicht zweifelhaft, dass es sich nicht mit dem von dem RV. vorausgesetzten deckt und eine andere, wenn auch nicht immer spätere Stufe repräsentirt. Manches, was ich erhoffte, hat sich nicht erfüllt; nicht alle Fragen, die wir stellen, vermag es zu beantworten; aber es bleibt die Quelle, in der die mythologische Tradition verhältnismässig am reinsten fliesst: Yāska und Sāvana sind im Vergleich zu diesem immerhin festen Grunde Triebsand, und es hat mich überrascht, wenn mythologische Arbeiten, die sich auf die indische Tradition berufen, sie zuerst in den um zwei Jahrtausend jüngeren Kommentaren und nicht zuerst in rituellen Texten suchen.

Die Methode, die die Mythologen anzuwenden haben, muss naturgemäss von Volk zu Volk wechseln, denn sie hängt von den Quellen ab. Die Sanskritisten sind noch nicht in der Lage, Aufgaben zu stellen, wie sie Erwin Rohdes Meisterschaft auf griechischem Gebiet zu lösen vermocht hat; aber durch die reiche Sammlung gottesdienstlicher Lieder und ritueller Überlieferung haben wir einen Vorsprung nach anderer Richtung und können dort weiter vordringen als die klassische oder germanische Mythologie vermag. Meine Grundsätze habe ich in der Einleitung zum

zweiten Bande ausgesprochen und im Verlauf des dritten wiederholt Gelegenheit gefunden, andere Punkte von allgemeiner Geltung zu berühren.

Ich bin dem Einwurf begegnet, dass ich zu viel Sonnen und Monde entdecke und entgegen meiner eigenen Versicherung unter dem Einfluss der naturalistischen Deutung stehe. Jedenfalls hat es mir fern gelegen, diese zum Glaubenssatze oder Gegenstande besonderer Verehrung zu erheben. Weder Himmelserscheinungen noch Seelenkult oder Dämonenglaube allein sind als Ausgangspunkt der Mythologie zu betrachten. Alles was die Einbildung erregt, Furcht, Freude erweckt, was den Geist im Traum oder Wachen bewegt, wird oder kann zum Ausgangspunkte einer Gottheit oder eines Dämons werden. Der mythenbildende Geist schöpft von jeher aus allen diesen Quellen; sie fliessen in wechselnder Stärke zusammen und bilden in ihrer Vereinigung die Mythologie eines Volkes 1). Der Charakter eines Landes, die psychologische und kulturelle Beschaffenheit seiner Bewohner wirkt auf die Stärke der einzelnen Quelle ein; aber einer von ihnen, sei es Sonnenkult oder Manenkult, einen Vorrang einzuräumen, wäre nicht wahrscheinlicher, als wenn jemand in der Grammatik behaupten wollte, dass die Gutturale älter seien als die Dentale.

Nicht ohne Bedeutung für die Erkenntnis der Mythologie eines Volkes ist seine Poesie. "Die Quellen, aus denen der Dichter in einem gewissen Zustande der Gesellschaft schöpft", sagte ich unten p. 176. 177, "sind dieselben wie die der Mythologie. Alles was den Menschen bewegt, ängstigt, erfreut oder erhebt, wird Gegenstand der Dichtung und Gegenstand des Glaubens. Die Phantasie wird zur

¹) Roscher, Archiv f. Rel. Wiss. I, 89 sagt mit Recht: ,dass alle menschlichen Erfahrungen, sowohl die des äusseren wie die des inneren Lebens, zu Mythen werden können, wenn sie an irgend eine göttliche oder dämonische Persönlichkeit angeschlossen werden oder sich zu solchen verdichten'.

Kraft, die sich in der Dichtung ebenso wie in der Schaffung der Götter betätigt. Sie selbst hängt ab von der umgebenden Welt, von den Erscheinungen der Natur, dem Klima und natürlich auch von seelischen Faktoren, von der Volksindividualität. Wo ein tropisches Land von der Dürre heimgesucht zu werden pflegt, wo auf die Regenzeit Fieber und andere Krankheiten folgen, werden die Gedanken, die Götter, die Dämonen andere Züge tragen als dort, wo der Winter die Natur fesselt, in der Steppe andere als am Meeresufer. in den Bergen andere als in der Ebene. Verschieden sind dort überall die Lebensbedingungen, Vegetation und Klima: daher auch die Götterwelt und die Poesie. Der Dichtung wie der Mythologie entströmt etwas wie der Duft der heimischen Erde'. Und darum wird die noch wenig zur Erläuterung der Mythologie herbeigezogene Dichtung der Völker über manche mythische Gestalt wertvolle Auskunft zu geben im Stande sein.

Mannigfach wie die Kräfte, welche Götter schaffen, sind die, welche die geschaffenen verändern. 'Der Prozess mythologischen Gestaltens gelangt niemals zur Ruhe; er scheidet überlebte Elemente aus oder giesst das Überkommene in neue Formen um. In diesem Werdegange waltet kein teleologisches, zu einem bestimmten Ziele führendes Gesetz, sondern die durch psychologische Momente nicht minder wie durch äussere Bedingungen erzeugte Ruhelosigkeit: Wanderungen, Berührungen mit andern Stämmen, Kulturfort- oder rückschritte, Klima, Übernahme der Gedanken durch eine neue Generation, die gestaltende Kraft einflussreicher Individuen (Dichter, Priester), aus unerkennbaren Tiefen aufsteigende Gedankenrichtungen sind die treibenden Kräfte in der Mythologie'¹).

Selten nur kennen wir das "Woher" der Götter, meist überschauen wir nur einen kleinen Zeitraum des "Wohin".

<sup>1)</sup> VMyth. III, 253.

Sehr selten haben wir das Glück, dass ein Mythus wie der von Indra-Vrtra in drei verschiedenen Perioden der litterarisch-mythologischen Überlieferung uns entgegentritt und einen methodisch lehrreichen Einblick in die Entwicklungsgeschichte gestattet. Wir sehen gewisse Züge anfänglich sich nur leise andeuten, sie treten mehr und mehr hervor und drängen andere zurück; weder die Auffassung der vergleichenden Mythologie noch das beschränkende, jüngst vernommene Schlagwort "Indien für die Inder" vermag den eine lebendige Sprache redenden Tatsachen gerecht zu werden.

Der anthropologischen Forschung soll der Dank für die Fülle der Gesichtspunkte, die sie uns entwickelt, nicht verkürzt werden. Wie ich schon VMyth. II, 1 ff. ausführte, verdanken wir ihr einen Überblick über die Art und Menge der Erscheinungen, die bei Völkern verschiedener Länder und Kulturgrade sich zu Göttern wandelten. Niemand wird ohne Schaden unterlassen, sich diese Formenlehre der mythologischen Wissenschaft vor Augen zu halten und auf ihre Anwendbarkeit zu prüfen 1).

Aber die Gefahr liegt nahe, die Mythologie eines einzelnen Volkes nach dieser Formenlehre zu meistern, der Individualität der Sondererscheinungen ihr Recht zu verkürzen und die lokalen Farben zu verwischen. Gegenüber dieser Gefahr ist es Pflicht der Einzelmythologien, sorgfältig über die Reinheit der eigenen Quellen zu wachen und in Litteratur wie Volkskunde der Eigenart des betreffenden Volkes nachzuspüren. Jene allgemeinen Erfahrungen geben wohl einen Hintergrund, aber von ihm heben sich die Erscheinungen bestimmter Völker und Zeiten mit unverkennbarer Eigenheit ab. Es wäre falsch, an völlige Kongruenz zu glauben; von

¹) Cf. u. a. — ausser Tylor — Brinton, religions of primitive peoples, 138—171; auch Spencer, Prinzipien der Soziologie (deutsche Ausg. von Vetter) I; als ein Bild im Kleinen Lyalls interessanten Aufsatz ,religion of an Indian province'.

Volk zu Volk wechseln mit psychologischer und geographischer Notwendigkeit die Charakterzüge der Mythologie.

Es ist kaum ein Zweifel, dass die indischen Stämme Dämonendienst und Geisterglauben wie andere Völker gekannt haben. Wenn ein Text wie die Bhagavadgītā XVII, 4 sagt:

yajante sāttvikā devān yakṣarakṣānsi rājasāḥ | pretān bhūtagaṇānç cānye yajante tāmasā janāḥ ||

so dürfen wir die Verehrung von Yakşas, Bhūtas, Geistern der Verstorbenen auch zu anderen und namentlich früheren Zeiten erwarten. Bei dem Baliharana treffen wir Wesen aller Art, denen Hausherr oder Hausfrau täglich eine Gabe darbringen<sup>1</sup>); ebenso bei den zahlreichen Spenden, die die Yajuslitteratur im Anschluss an das populäre Açvamedhaopfer vorschreibt. Das sind sicher nicht nur Erfindungen der priesterlichen Spekulation. Kaikeyī ruft im Rāmāyana zu Zeugen des ihr von Daçaratha geschworenen Eides folgende Götter an (II, 11, 13 ff.):

tac chṛṇvantu trayastrinçad devāḥ sendrapurogamāḥ ||
candrādityau nabhaç caiva grahā rātryahanī diçaḥ |
jagac ca pṛthivī ceyam sagandharvāḥ sarākṣasāḥ ||
niçācarāṇi bhūtāni gṛheṣu gṛhadevatāḥ |
yāni cānyāni bhūtāni jānīyur bhāṣitaṃ tava ||

Balasena betet Divyāvadāna I, 2 um Kindersegen zu "Çiva, Varuņa, Kuvera, Çakra, Brahman u. s. w.", zur "ārāmadevatā, vanadevatā, çrngāṭakadevatā, balipratigrāhikā devatā, sahajā sahadharmikā nityānubaddhā devatā". Unzweifelhaft haben wir hier und anderwärts?) Volksgötter aller Art, Lokalgottheiten, die an Bergen, Hainen, Personen hafteten und Gegenstand der Verehrung waren.

¹) Cf. z.B. Manu III, 85 ff.; Gautama V, 10 ff. (agni, dhanvantari, viçvedevāh, prajāpati, svistakrd, digdevatāh, marutah, grhadevatāh, brahman, āpah, ākāça, naktamcara); Āçv. I, 2; Gobh. I, 4, 5 ff.; Kauç. LXXIV; Pār. I, 12, 3; II, 9, 2 f.; ÇGS. II, 14, 4 etc.

<sup>2)</sup> Z. B. Aupapātikasūtra 34 ff. (ISt. XVII, 420 ff.).

Wie steht es nun im RV.? Nichts wäre mir lieber gewesen, als in seinen Liedern einen Abglanz des ganzen indischen Lebens zu finden, den RV. wie das Daçakumāracarita von schlauen Spielern und Hetären, geschickten Dieben und törichten Greisen belebt zu sehen. Aber so interessant ist er nicht. Seine Lieder rufen in unendlicher Monotonie die Götter zum Somatrank, sie quälen sich damit ab, den einförmigen Anblick der lodernden Flamme mit neuen Bildern zu beschreiben, an dieselbe Gottheit hunderte von Liedern zu richten.

Die naturalistische Deutung hat sich im Veda der Mehrzahl mythologischer Namen bemächtigt und auf wenig untersuchtem Grunde ein etwas leicht gezimmertes Haus gebaut. Ihren unleugbaren Schwächen gegenüber hat die neueste Zeit andere Methoden zu Hilfe gerufen, die auf ethnographischem Gebiet sich bewährten: aber ihre Anwendung auf den RV. hat die Probe noch weniger bestanden. Max Müllers Mythenerklärung ist nicht die meine, es will mir aber scheinen, als ob seine Ansichten über vedische Götter immer noch vorteilhaft von denen neuerer Interpreten abstechen und als ob die von Sylvain Lévi (Rev. crit. 1902, p. 3) als Vorwurf gegen ihn gerichteten Worte ,les travaux poursuivis en France et en Allemagne depuis un demi-siècle n'ont pas entamé ses convictions solaires' in der Geschichte der vedischen Mythologie sich bis zu einem gewissen Grade in ein Lob verwandeln würden. M. Müllers Gegner haben seine Schwächen besser erkannt als ihre eigenen. Grade die Arbeiten des letzten ,demi-siècle' haben es trotz mancher von ihnen ausgehenden Anregungen an Beweisen fehlen lassen. Viele ihrer Aufstellungen sind nicht besser begründet als M. Müllers Thesen und enttäuschen den, der nach ihnen greift, wie Mephisto die Schönen am oberen Peneios.

Der Rgveda ist kein Volksbuch, das etwa beabsichtigte, uns eine Vorstellung von dem gesamten Glauben seiner Zeit zu geben, sondern verdankt seine Zusammenstellung

einer bestimmten Tendenz. Zweifellos hatten auch die Stämme der vedischen Zeit ihren reichlichen Anteil an Dämonenglauben und Geisterkult; gewiss finden wir auch im Rk Picācas, Yātudhānas und mancherlei Zauberwerk; in dem "Buch der Nachträge" sogar eine kleine Yamasamhitā; wir begegnen einigen Sparen des Manenkultus, der einzelne Vorfahren emporträgt zur Heroenwelt, Verehrung von Pflanzen und Bäumen, Vergöttlichung der Steine, die zur Somapressung dienen, aber doch im Allgemeinen nur wenig dieser Art. Manen und Rāksasas, Hexenglaube und Krankheitsbeschwörung schauen gleichsam nur durch die Thürspalte in den Rgveda hinein. Wir finden in seinen Göttern nicht Geister der Tiefe oder des Dunkels, nicht Personifikationen der Manen und Geisterwelt, sondern vorwiegend des Lichtes und seines Reiches. Warum? Ich habe in diesem und dem zweiten Bande meines Werkes wiederholt auf den Unterschied zwischen Deva- und Pitryana, die Zeit der Götter und Manen hingewiesen: der Rgveda dient der Hauptsache nach dem Devayāna; er vereint diejenigen Lieder verschiedener Purohitafamilien, die den oberen Göttern dienen; daher der Ausschluss so vieler anderer Wesen, die wir in den Grhyas, im AV. finden und auch im Rk finden müssten, wenn er nicht eben für bestimmte Zwecke zusammengestellt wäre.

Die Gegensätze zwischen den einzelnen Familien sind schon stark verwischt. Die vedische Mythologie ist kein System, sondern ein Konglomerat, eine Art mythologischer Sprachmengung, die durch Zusammenströmen und Verschmelzung verschiedener Stammesüberlieferungen entstanden ist. Die gegenseitige Annäherung der führenden Familien hat einen Austausch und Ausgleich bewirkt, der alle festen Linien nahezu auslöschte und die Unterschiede nur in leisen Umrissen bestehen liess. Wenn wir näher zusehen, treten uns diese Unterschiede wieder vor das Auge und ich hoffe, dass es konsequenter Fortsetzung meiner Versuche gelingen wird, den Synkretismus in seine Bestandteile zu zerlegen und die

Sonderüberlieferungen der einzelnen Geschlechter daraus abzusondern. Hin und wieder sehen wir die brahmanischen Vermittlungstheologen noch an ihrem ausgleichenden Werke. Sie leimen Indra und Püşan, die ganz getrennten, in einigen Liedern und Riten zusammen, sie lassen Indra die Gesetze Mitra-Varuna's verteidigen, führen Visnu an die Seite Indras und sichern ihm einen Ruhmesanteil am Vrtrakampf; setzen Indra an Stelle Mitras zum dualischen Genossen Varunas ein und verbinden die Acvins sowie Sūryā mit dem allen drei innerlich ganz fernstehenden Pūşan. Das sind Entwicklungsprodukte, Kontaminationen, die von naturalistischer Grundlage nicht ausgehen, sondern ihr Leben mehr oder weniger hieratischen Versuchen verdanken. Sie haben so zu sagen mythengeschichtliche, aber keine mythologische Bedeutung 1). Das geschärfte Auge bemerkt an der Farblosigkeit einzelner Lieder, an der Äusserlichkeit der Verbindung die Schwierigkeit und die Mangelhaftigkeit des theologischen Werkes<sup>2</sup>). Die Vermittler, die in späterer Zeit Krsna zu einem Avatāra Visnus machten, haben schon Vorläufer in den Theologen der vedischen Zeit.

Die Fülle von Götternamen, die in dem weiten Becken aus gesonderten Quellen zusammengeslossen waren, ging über auf die Brähmanazeit. Ihr siel die Aufgabe zu, sie zu einer Art von System zu verarbeiten. Die Theologen wiesen ihnen einzelne Plätze an und gaben ihnen Etiketten, die aus ihrer einstigen Mythologie als Rest vergangener Grösse verblieben waren <sup>8</sup>). Die Samräj von ehemals waren zu Sämantas geworden. So sinden wir bei Pāraskara I, 5, 10 agnir bhatānām adhipatih sa māvatv indro jyeşthānām yamah pṛthivyā vāyur antarikṣasya sūryo divaç candramā naksatrānām brhaspatir brahmano mitrah satyānām va-

<sup>1)</sup> VMyth. I,5031; Vodskov, Syæledyrkelse og Naturdyrkelse, p. 497.

<sup>2)</sup> Z. B. VI, 74 Soma-Rudra.

<sup>3)</sup> Natürlich bezieht sich das nur auf eine grössere Anzahl, nicht auf die hier mit aufgezählten Väyu, Sürya etc.

ruņo 'pāṃ samudraḥ srotyānām annaṃ sāmrājyānām — soma oṣadhīnāṃ savitā prasavānāṃ rudraḥ paçūnāṃ tvaṣṭā rūpānāṃ viṣnuḥ parvatānāṃ maruto gaṇānām adhipatayas te māvantu pitaraḥ pitāmahāḥ pare 'vare — 1) und das tritt nicht nur in der späteren Litteratur, sondern, wenigstens in Anfängen, schon im RV. hervor; so IX, 88, 2 ff.: vāyúr ná yó niyútvān iṣṭáyāmā, pūṣéva dhījávanaḥ etc., I, 89, 6; namentlich in dem bekannten, die Götter nur nach bestimmten, markanten Eigenschaften benennenden Rätselliede VIII, 29°). Jene Aufzählung ist späte und gekünstelte Weisheit, welche versuchte, die Fülle der überkommenen Namen theologisch nach gewissen Anzeichen zu unterscheiden, ohne nach der Herkunft des Überkommenen zu fragen.

Vereinzelt finden wir den Versuch, die Götter den Kasten entsprechend einzuteilen, in dieser Form ein theologisches Produkt.

<sup>1)</sup> Kāt. V, 13, 1: agni — annapati, soma — rājapati, varuņa samrātpati, mitra ksatrapati, indra balapati, brhaspati brahmapati, savitr rāstrapati, pūsan bhagapati, sarasvatī pustipati —. Oder die Götter werden einzelnen Klassen von Menschen zugewiesen: das Tier für einen Freund z. B. gehört Mitra, das für den König Indra, das für den Lehrer Agni, das für den Priester Brhaspati, das für den Snātaka Indrāgnī, ÇGS. II, 15. Wie gewisse Eigenschaften, so werden ihnen auch, in einem gewissen Zusammenhang mit ihrer historischen Entwicklung, bestimmte Himmelsrichtungen zugewiesen. Gobh. IV, 7, 41 u. s. Eine merkwürdige Erscheinung ist die spätere Aufstellung einer besonderen Klasse der vieve devāh, die neben den sarve devāh auftritt.

Kşatra: Indra, Varuna, Soma, Rudra, Parjanya, Yama, Mrtyu, Īçāna.

<sup>2.</sup> Vaiçya: Vasus, Rudras, Ādityas, Viçvedevāḥ, Maruts.

<sup>3.</sup> Çüdra: Püşan.

Cf. Cat. Br. XIV, 4, 2, 23 ff.; Weber, ISt. X, 10.

<sup>\*)</sup> Nach den drei Reichen hat man schon im RV. die Götter geordnet. I, 139, 11 unterscheidet, in Abweichung von der späteren Anordnung, elf divi, elf prthivyåm ådhi und elf apsuksit. — Aus der späteren Zeit cf. Örtel, JAOS. XV, p. 239: 33 Götter, nämlich a) 8 Vasus: Feuer, Erde, Wind, Atmosphäre, Sonne, Himmel, Mond, Naksatras. b) 11 Rudras: zehn Atemzüge im Menschen, das Selbst ist der elfte. c) 12 Adityas = 12 Monate.

Meine eigenen Untersuchungen haben mich, oft gegen meinen Wunsch, dahin geführt, in vielen vedischen Göttern lediglich mythologische Synonyma zu sehen. Wir haben eine Mannigfaltigkeit der Namen, aber keine Mannigfaltigkeit der Bedeutung. Indra, Pūşan, Mitra; Brhaspati, Narāçansa u. a. waren nicht nach der Art, sondern nach der Herkunft von einander verschieden; sie sind aus dem Kultus einzelner Clane, Familien (oder wie immer man die einzelnen ursprünglichen Centren religiöser Verehrung nennen will) hervorgegangen und mit der Verschmelzung der Stämme zu einer gewissen äusserlichen Einheit verwoben worden, sowie Ägyptens Götter aus Stammeskulten und verschiedenen Benennungen desselben Wesens hervorgegangen sind 1). Wie in der Grammatik von ein und derselben Wurzel, z. B. kr. sehr verschiedene Präsensbildungen auftreten, so hat dieselbe Naturerscheinung zu sehr verschiedenen Bezeichnungen geführt. Jedes der Präsentien wird eine besondere Schattirung der präsentischen Bedeutung gewesen sein, aber immer mit der durch das Wurzelcentrum gegebenen Grundbedeutung, und ebenso waren viele Götter trotz verschiedener Namen nur Schattirungen derselben allen zu Grunde liegenden Naturerscheinung.

Es ist nicht uninteressant, dass buddhistische Texte, wenn sie brahmanische Götter nennen, tatsächlich nur wenige Namen anführen. Das Tevijjasutta führt Inda, Soma, Varuna, Īsāna, Pajāpati, Brahman, Mahiddhi, Yama an²); der Milindapañha erzählt S. 22 ff. vom König Milinda: ussahati mahārāja api Inda - Yama - Varuna - Kuvera - Pajāpati - Suyāma - Santusitalokapālehi pitupitāmahena Mahābrahmunā pi saddhim sallapitum; es ist also eine keineswegs grosse Zahl von

<sup>1)</sup> Ed. Meyer, Gesch. d. A. I, S. 61 ff.; Erman, Ägypten, S. 351 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dīghanikāya I, p. 244; Rhys Davids, Hibb. Lect. 61; Samyuttanikāya I, p. 219 nennt ausser Sakka und den devā tāvatimsā nur Pajāpati, Varuņa, Īsāna.

Gottheiten, die hier den Brahmanen zugeschrieben wird 1). Andeutungen einer Bevorzugung des Manenkultus finden sich darunter nicht. Die Brahmanen haben in ihrem grossen Opferdienst keineswegs allen Erscheinungen des Kultus Aufnahme gestattet und ihren Veda, der ihre Hauptopfer reflektirt, nicht zu einem Museum für späteres Studium gemacht. Der einseitige Zweck ihrer Sammlung hat sie zu einer einseitigen Auswahl veranlasst und darum enthält ihre grosse Liedersammlung nur dürftige Reste vom Kultus der Manen, Dämonen, von "Sondergöttern", Abstrakten u.a.m. Das Schema, welches uns die Anthropologie oder die Übersicht der Götter einer heutigen indischen "Provinz" angibt, passt darum auf den RV. nicht; aber dieser enthält dafür beherzigenswerte Lehren nach mancher anderen Richtung und zeigt nebenher, dass bis in die früheste Periode indoiranischer Mythologie, in Zeiten, die älter sind als die Quellen aller andren Mythologien, die Niedermythologie nicht eine Vorstufe der höheren, sondern nur ein anderes Kapitel des Glaubens ist (VMyth. III, 77. 92°). Die Notwendigkeit, den Kult der oberen Götter so alt anzusetzen wie die Verehrung der Manen und Dämonen, schliesst die Möglichkeit nicht aus, dass gelegentlich Götter zu Dämonen werden und umgekehrt

¹) In einer der Mahārāṣṭrīerzählungen (Jacobi, Ausgew. Erzähl., S. 30, 20) heisst es, dass "viele Leute zusammenkamen; die einen erzählten, Brahman ist der oberste Gott, weil er vierangesichtig aller Welt Vollendung schafft und Lehrer der Veden ist; andere sagen, Viṣnu ist die Hauptsache, denn er geht überall hin und zerstört die Dānavas, die der Welt Verderben bringen, und zur Zeit der Weltzerstörung birgt er die Welt in seinem Innern; andere sagen, Maheçvara ist die höchste Gottheit, weil er schafft und zerstört und keinen Ursprung hat.

<sup>&</sup>quot;) Andrew Lang, the making of religion 2, p. 173 ff. (185: We must try to get rid of our theory that a powerful, moral, eternal Being was, from the first, ex officio, conceived as 'spirit'; and so was necessarily derived from a ghost; p. 189: ,The ghost-theory, therefore, by the evidence of anthropology itself, is not needed for the evolution of the high gods of savages'.

Dämonen in die obere Welt emporsteigen. Die Brücke zwischen beiden Reichen wird ständig begangen und es ist von Fall zu Fall festzustellen, aus welchem Gebiet der einzelne Gott oder Dämon hervorgegangen ist.

Ist das Ergebnis, dass ein grosser Teil der vedischen Götter in die lokalen Kulte von Sonne, Mond, Wind und wenigen anderen Erscheinungen sich auflöst, überraschend? Foy sagt, es ware nicht schwer, eine Satyre, wie ich sie gegen den Euhemerismus geschrieben habe, auch gegen die Aufstellung vieler Sonnen- und Mondgottheiten zu richten. Vielleicht nicht. Mir scheint aber, dass die Dinge nicht ganz gleich liegen. Während in der indischen (nicht nur in der vedischen) Mythologie bisher nur sehr wenige Wesen nachgewiesen sind, die einst Menschen waren und ohne mit wirklichen Göttern zusammenzufliessen, direkt in den Himmel versetzt wurden, hat die Verehrung der Sonne zu einer sūryasahasranāmāvalī geführt; das Saurapurāņa, ein Sūryaçataka, die ganze Litteratur bekundet reichlich die Verehrung von Sonne und Mond: ich verweise z. B. auf Mbh. XIII (Anuçāsanaparvan) 118, 6: jīvan hi kuruta pūjā viprāgryah çaçisūryayoh, Dīghanikāya I, 240 (Tevijjasutta I, 16 ff.), die vielen Upasthānas beim Opfer, die Gebete an Sūrya, wie Rām, VI, 105, 1 ff. (Aranyak.), Mbh. III, 3, 16 ff., Visnupur. III, 5, 15 ff. (Böthlingks Chrestom. 2 p. 101), das Vorhandensein der "Sonnen-" und "Monddynastien" u.a.m. Sollte bei den vedischen Stämmen das viel anders gewesen sein? Folgt man der bisherigen Auffassung, so wäre der Kult der Sonne in der vedischen Zeit bis auf wenige Fälle, der des Mondes fast gänzlich ausgeschlossen, und doch macht man andrerseits die Inder zu so feinfühligen Verehrern der Naturgötter, dass ein jüngerer Forscher bei der Personifikation von Kettenblitzen angelangt ist. Unter diesen Umständen wird es sich empfehlen, mit einer Satyre gegen Sonnen- und Mondkult noch zu warten und vor allem die an dessen Stelle aufgestellten Hypothesen eindringlicher zu begründen.

П

#### XVIII

Vielleicht wird man finden, dass ich manche Götter zu ausführlich und andere zu kurz behandelt habe. Die Ungleichheit ist vorhanden, aber nicht unbeabsichtigt. Bei der rein analytischen Behandlung des Stoffes habe ich es für richtiger gehalten, dort wo die Lage am schwierigsten, die Ansichten am wenigsten begründet schienen, zu gründlicher Untersuchung Halt zu machen, um an anderen Gebieten, die erneuter Prüfung nicht so dringend bedurften oder jeden Zweifel ausschlossen, schnell vorüber zu gehen. bei Dyāvāpṛthivī, Sūrya u. a. im Einzelnen manches anders zu fassen, ihre Stellung im Kult etwas genauer zu bestimmen, aber das Wesentlichste, was ich zu sagen hätte, ist bei meinen Vorgängern zu finden und bedarf zur Zeit erneuter Untersuchung nicht. In anderen Fällen, z. B. in Bezug auf die Frage, wie weit wir schon im RV. einige, wenn auch primitive Erkenntnis der Sternbilder vorauszusetzen haben, bin ich zu gesicherten Ergebnissen nicht gelangt (VMyth. III. S. 224. 278 u. s.).

Ich gebe bereitwillig zu, dass auch innerhalb der gesteckten Grenzen mein Werk trotz der reichlich darauf verwendeten Arbeit und Zeit viele Mängel zeigen wird. Alles, was wir im Veda leisten können, bleibt Stückwerk; es ist nur notwendig, sich dies immer vor Augen zu halten und darin eine Aufforderung zu vertiefter Hingabe und Bescheidenheit zu erblicken. Darum habe ich es für besser gehalten, meine eigene Methode tunlichst zu verbessern und in Bezug auf Methode gegen andere nachsichtig zu sein. Defendat quod quisque sentit, sunt enim judicia libera.

Breslau, den 22. Juli 1902.

Alfred Hillebrandt.

### Inhaltsverzeichnis.

| Vorwort    |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | II | Seite<br>I—XVIII |
|------------|------------|-----------|------|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|------------------|
| Die Āditya | <b>s</b>   |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 1—110            |
| Varuna     |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 3—52             |
| a) Varun   | a und de   | r Hi      | mme  | ١.  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 410              |
| b) ahura   |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 10-13            |
|            | a und di   |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 13-24            |
|            | Samudra i  |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 14—19            |
|            | Samudra i  |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 1924             |
|            | a im Rit   |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 25-36            |
| •          | Opferba    |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 28-32            |
|            | ituelle Va |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 3638             |
|            | res aus d  |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 3846             |
|            | und Oze    |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 4751             |
| Mitra .    |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 53-57            |
|            | -Varuna    |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 57—59            |
| Andere D   |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 60—76            |
| 1 Varna    | a und In   | yso<br>mu | ппВ  | СП  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | 60—64            |
|            | a und A    |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 64—76            |
|            | Agni sühr  |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 6566             |
|            | ıgnir upa  |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 66—67            |
| ۵, ۰       | Zu X, 1    |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 67—71            |
| c)         | Agni = 1   |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 71               |
|            | Agni und   |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 71—76            |
|            | •          |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |                  |
| Aryaman    |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 77—90            |
|            | nans Pfac  |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 78—81            |
|            | nan und    |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 83—87            |
| a) (       | ott Arya   | man       | _ :  | •   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | 8384             |
| b) .       | Als Name   | des       | Frei | ers | • | • | • | • | • | • | • | • | • |    | 8485             |
|            |            |           |      |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | •  | TT÷              |

### $\mathbf{x}\mathbf{x}$

|                                         |     |    |      |   |   |   |   | Seite     |
|-----------------------------------------|-----|----|------|---|---|---|---|-----------|
| c) Aryaman im Avesta                    |     |    |      |   |   |   |   | 8890      |
| Die übrigen Adityas und Aditi           |     |    |      |   |   |   |   | 91—110    |
| Bhaga                                   |     |    |      |   |   |   |   | 91—95     |
| Dakşa und Ança                          |     |    |      |   |   |   |   | 96—97     |
| Die Zahl der Adityas                    |     |    |      |   |   |   |   | 97—102    |
| Ādityas und Ameşaspentas                |     |    |      |   |   |   |   | 102-105   |
| Aditi                                   |     |    |      |   |   |   |   |           |
|                                         |     |    |      |   |   |   |   |           |
| Savitr und die Rbhus                    |     |    |      |   | • | • | • | 111—154   |
| Savitr                                  |     |    |      |   |   |   |   | 113-134   |
| 1. Savitr im Ritual                     |     |    |      |   |   |   |   | 113119    |
| 2. Savitr im RV                         |     |    |      |   |   |   |   |           |
| Savitr und die Götter                   |     |    |      |   |   |   |   | 129-133   |
| Savitr als Appellativum                 |     |    |      |   |   |   |   | 133134    |
| Die Rbhus                               |     |    |      |   |   |   |   | 135—154   |
| a) Zahl der Rbhus                       |     |    |      |   |   |   |   | 136137    |
| b) Indra und die Rbhus                  |     |    |      |   |   |   |   | 138-140   |
| c) Die Bedeutung der Rbhus              |     |    |      |   |   |   |   | 440 440   |
| d) Die Rbhus im Ritual                  |     |    |      |   |   |   |   | 143-147   |
| 1. Beim Agnistoma                       |     |    |      |   |   |   |   | 143-144   |
| 2. Beim Dvādaçāha                       |     |    |      |   |   |   |   | 145146    |
| e) Die Rtus im Ritual                   |     |    |      |   |   |   |   | 147-150   |
| f) Der Name der Rbhus                   |     |    |      |   |   |   |   | 150154    |
| T 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |     |    |      |   |   |   |   |           |
| Indra und die Maruts (Vāyu. Vā          | ita | et | .c.) | • | • | ٠ | ٠ | 155—344   |
| Indra und Vrtra                         |     |    |      |   |   |   |   | 162-207   |
| Vrtra                                   |     |    |      |   |   |   |   | 173-207   |
| Allgemeines über Indra                  |     |    |      |   |   |   |   | 168-173   |
| a) Terminologie des RV                  |     |    |      |   |   |   |   | 174-178   |
| b) Die späteren Dichter Indien          |     |    |      |   |   |   |   | 178—179   |
| c) Vṛtra und Parvata                    |     |    |      |   |   |   |   | 180—184   |
| d) Vrtra und die Jahreszeit             |     |    |      |   |   |   |   | 184 - 185 |
| e) Herkunft der vedischen Bild          |     |    |      |   |   |   |   | 186—191   |
| f) Vrtra und die Ströme Indie           |     |    |      |   |   |   |   | 191—195   |
| g) Vṛtra und die Erklärung I            |     |    |      |   |   |   |   | 195—198   |
| h) Einwendung gegen meine E             |     |    |      |   |   |   |   |           |
| i) Weiteres aus der Vrtrasage           | ;   | •  |      |   |   |   |   | 202—207   |
| Indra im Ritual                         |     |    |      |   |   |   |   | 208228    |
| 1. Agniștoma                            |     |    |      |   |   |   |   | 208215    |
| 2 Andere Somsonfer                      |     |    |      |   |   |   |   |           |

### XXI

|                           |      |     |      |      |      |      |    |     |   | Seite           |
|---------------------------|------|-----|------|------|------|------|----|-----|---|-----------------|
| 3. Die ländlichen Opfer   |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| 4. Andere Opfer           | •    | •   |      |      |      |      | •  |     | • | <b>224—22</b> 6 |
| 5. Indras Beinamen .      | •    | •   | •    |      |      | •    | •  |     | • | <b>226—228</b>  |
| Die Entwicklung von Indra | u    | nd  | ٧į   | tra  | in   | sr   | ät | ere | r |                 |
| Zeit                      |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 229-251         |
| 1. In den Brāhmaņas       |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| 2. Im Mahābhārata         |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| Die Umwandlung Indras     |      |     |      |      |      |      |    |     |   | <b>2</b> 51—254 |
| Namuci                    |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 255—259         |
| Vala                      |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| Andere Taten Indras       |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| Dāsa                      |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| Etaça                     |      |     |      |      | -    |      |    |     |   |                 |
| Indra und Kutsa           |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 284293          |
| Çuşna                     |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| Indrāgnī                  |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 294300          |
| Die Maruts oder Rudras    |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 301-326         |
| a) P <b>r</b> çni         |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 306-308         |
| b) "Die Schar" der Marut  | 8    |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| c) Maruts und Açvattha    |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| d) Die Maruts in einzeln  |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 312-317         |
| e) Die Maruts als Maner   | n    |     |      |      |      |      |    |     |   | 317-322         |
| f) Die Maruts im Kult     |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 322 - 326       |
| Vāyu. Vāta                |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 326331          |
| Parjanya, Apah und verwa  | indi | e : | klei | nere | e Gö | itte | r  |     |   | 331-344         |
| Āpaḥ                      |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 332-338         |
| Ahi budhnya               |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 338-340         |
| Trita                     | •    |     | •    |      |      |      |    |     |   | 340-344         |
| isaan Assins V            | 1,4, |     |      | Ω×   | 440  | _    |    |     |   | 945 410         |
| iṣṇu. Pūṣan. Açvins. K    |      |     |      |      | _    |      |    |     |   |                 |
| Vișnu                     |      |     |      |      | •    |      |    |     |   | 347—361         |
| Die Vișnumythologie des   |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 351—357         |
| Vișnu im Ritual           |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
|                           |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 362-378         |
| Püşan und Indra           |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 371-372         |
| Sarasvatī                 | •    |     |      | •    |      | •    |    |     |   |                 |
| <b>Açvins</b>             |      |     |      |      |      |      |    |     |   |                 |
| Kleinere Götter           |      |     |      |      |      |      |    |     |   | 397-410         |

### XXII

|          |      |     |      |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | Seite   |
|----------|------|-----|------|-----|-----|----|----|---|--|---|---|---|---|---|---|---------|
| a)       | Bä   | um  | е, Т | Pfl | anz | en |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 398-400 |
|          |      |     |      |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 400-402 |
| c)       | Be   | rge | ;    |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 402     |
|          |      |     |      |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 403     |
| •        |      |     | _    |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 403-407 |
| f)       | Gö   | tti | nne  | n   |     | •  | •  | • |  | • | • | • |   | • | • | 408—410 |
| Manen, D | äm   | on  | ei   | ı,  | A8  | ur | 28 |   |  |   |   |   |   |   |   | 411—444 |
| Manen    |      |     |      |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 413-423 |
| Dämone   | n    |     |      |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 424429  |
| Asuras   |      |     |      |     |     | •  | •  |   |  |   | • |   | • |   |   | 430—444 |
| Anha     | ing  |     |      |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   |         |
|          | ırāç |     | sa.  |     |     |    |    |   |  |   |   |   |   |   |   | 445-450 |

## Die Adityas.

### Varuna.

Die Bedeutung und Herkunft dieses mit Mitra zu dualischer Gemeinschaft verbundenen Gottes ist in den letzten Jahren verschiedenartigen und in ihren Ergebnissen einander entgegengesetzten Erörterungen unterzogen worden. der frühesten Zeit unserer Studien stammt die Vorstellung von Varuna als Himmelsgott und indischem Ebenbild des Daneben sind andere Ansichten aufgetaucht, die Ouranos. in Varuna einen alten Mondgott sehen oder aber, entsprechend seiner späteren Stellung, das Meer zum Ausgangspunkt dieser Personifikation machen. Es wird notwendig sein, aufs Neue die einzelnen Meinungen zu prüfen und zu untersuchen, wie weit sie mit den uns zu Gebote stehenden Materialien sich In dem Augenblick, wo Varuna und vereinigen lassen. Mitra uns in indischen Liedern entgegen treten, hatte ihre Entwicklung schon einen langen und für uns unübersehbaren Zeitraum durchlaufen, und wir dürfen nicht mehr hoffen zu den prähistorischen Zeiten, denen dieses Götterpaar entstammt, Aber es wird sorgfältiger Erwägung doch vorzudringen. gelingen manche Frage zu lösen, manchen Baustein richtiger zu legen und manch andern, der früher der Forschung von Wert erschien, als untauglich auszuscheiden.

Wir stossen hierbei auf zwei Schwierigkeiten. Einmal zeigt Varuna's Bild schon im RV. verschiedenartige, mit

1

einander schwer zu vereinigende Züge, deren ursprünglichsten wir nicht leicht zu erkennen vermögen; dann aber ist er anders in den Brāhmaņas, anders in den Liedern gezeichnet, und von beiden wieder weicht die spätere Zeit nicht unerheblich ab.

Ich habe schon früher ausgesprochen, dass Meinungsverschiedenheiten zwischen Rk und Brahmana nicht immer durch rein zeitliche Unterschiede zu erklären sind. Brāhmanas repräsentiren zwar im Allgemeinen eine spätere Schicht der Litteratur; aber sie haben den Anspruch, eine in vielen Punkten vom RV. unabhängige Überlieferung darzustellen, die von der mythischen Spielerei der Zeit nicht ganz verwischt worden ist. Es wäre ohne diese Annahme unverständlich, warum z.B. überall in diesen Werken die Deutung Mitra-Varuna's als Tag und Nacht auftreten könnte; denn sie kehrt zu bestimmt wieder, um eine blosse Spielerei der Yājnika's genannt zu werden, und liegt andrerseits zu weit von der Auffassung des RV. ab, um deren unmittelbare Fortsetzung zu sein. Selbstverständlich können Angaben dieser Art uns nicht als Ausgangspunkt einer Erklärung dienen, wohl aber als eine Kontrolle über die Richtigkeit der Resultate, die wir auf anderem Wege erzielen. in dieser Beziehung, glaube ich, ist den Aussagen der Brahmana's nicht hinreichende Beachtung geschenkt worden.

### a) Varuna und der Himmel.

Die Ansicht, dass Varuna der Himmel sei, hat die weitaus grösste Zahl von Vertretern. Wie früher Roth, Darmesteter und viele andere, zu denen ich selbst gehörte, haben ihr Hopkins, Bohnenberger, v. Schröder noch kürzlich zugestimmt<sup>1</sup>). Ich bin nicht mehr im Stande den Gründen,

<sup>1)</sup> Bohnenberger, der altindische Gott Varuna; Hopkins, Rel. of India 70 ff.; PAOS. XVI, CXLVIII; L. v. Schroeder, WZKM. IX, 120 ff.

die zu ihren Gunsten angeführt werden, überzeugende Kraft zuzuschreiben und glaube mit Oldenberg, dass die Etymologie bei der Aufstellung eines Himmelsgottes V. mehr als sie sollte mitgesprochen hat und die etymologische Gleichung die Mutter des Gedankens ist. Die Etymologie ist aber unsicher<sup>1</sup>), und der Gedanke entspricht nicht dem tatsächlichen Befunde unsrer Texte. Gibt doch selbst einer der neueren Anhänger der Himmelshypothese zu, es sei durchaus unerweislich, dass im Vedenvolke sonst noch eine Tradition darüber fortgelebt habe, dass der Himmel die Naturgrundlage bilde, mit der Varuna ursprünglich wesenseins sei und aus der er hervorgewachsen<sup>(2)</sup>; ,vereinzelte Reste einer speziellen Beziehung Varuna's zum Himmel' seien [abgesehen von der Etymologie] nur noch ,in den Gedanken zu erkennen', dass der hohe Himmel und sein Licht Varuna's Wohnsitz sei, dass den Gott vor anderen eine glänzende und lichte Erscheinung auszeichne, vielleicht auch, dass die Sonne sein Auge darstelle'; von dem letzten Punkt abgesehen, gewiss unzureichende Argumente für die Wahrscheinlichkeit dieser Hypothese.

Der Umstand, dass wir nirgends, weder in Brāhmaņa's noch später, einer Andeutung begegnen, dass Varuņa der Himmel sei, zeigt die Unbekanntschaft der Inder mit diesem Gedanken und mahnt zur Vorsicht auf unserem Wege. Ferner lässt sich gegen die Beziehung von Varuņa auf den Himmel der Dual Mitrāvaruņau geltend machen, der bei dieser Deutung nicht zu seinem Rechte kommt. Die Dual-

<sup>1)</sup> S. u. a. Joh. Schmidt bei Macdonell, VMyth. unter Add. et Corrig. Patrubány, Ethnol. Mitteil. aus Ungarn, Band V = Armen. Beiträge Nr. 6. 9 setzt Varuna = Arm. garun, heller Himmel'. Hübschmann hatte die Güte, mir auf meine Frage zu antworten, dass er P.' Gleichung nicht für richtig halte, da arm. garun in der Bedeutung heller Himmel' nicht vorliege; garun heisse vielmehr nur "Frühling" und gehöre also sicher zu griech. Fέαρ.... und nicht zu skr. varuna.

<sup>\*)</sup> Bohnenberger, 1. c. 28, 29.

gottheiten führen in unsrer Auffassung der vedischen Mythologie immer noch ein sehr schattenhaftes und ausgeklügeltes Dasein; wir legen sie uns mehr zurecht, als dass wir ihre Bedeutung aus dem vedischen und rituellen Geist zu begreifen suchen. Wir können an so sicheren Beispielen, wie Dyāvāpṛthivī, Agnīşomau, Uṣāsānaktau erkennen, dass Duale dieser Art in der Regel geschaffen werden, um gewisse Gegensätze in ihrer inneren Zusammengehörigkeit zu vereinen oder Dinge, die sich ergänzen, mit dem äusseren Zeichen der Einheit zu versehen. Es ist mehrfach gesagt worden, dass der Dual MV. der Ausdruck einer engen Verbindung von Firmament und Sonne sei, ein Bild des Himmelszeltes, an dem die Sonne ihre Bahnen wandle. Aber so naheliegend uns diese Verbindung erscheinen mag, so hat doch der Inder diese beiden, so viel ich weiss, weder dichterisch noch mythologisch als zusammengehöriges Paar empfunden; einen Dual wie \*dyāvāsūryau suchen wir vergeblich.

Wenn auch MV. oft vereint erscheinen, ihren Wagen, ihren Thron besteigen, so hat die gesamte Tradition dennoch zwischen beiden stets den Gegensatz, nicht irgend eine Wesenseinheit oder -Verwandtschaft betont und ihn in mannigfacher, mythologisch keineswegs immer verwendbarer Weise zum Ausdruck gebracht; man darf sich nur der Beispiele erinnern, in denen Mitra der Tag, Varuna die Nacht zugewiesen wird 1) und an die zahlreichen andern, in denen beide Namen, ohne Rücksicht auf ihre Bedeutung, durch verschiedene Wendungen eben als Kontraste dargestellt werden 2). Auch dies Moment ist negativ; aber es tritt zum

<sup>1)</sup> Muir OST. V, 58; PW. s. v. mitra; Bergaigne III. 116 ff. Cf. z. B. TS. VI, 4, 8, 3: mitro 'har ajanayad varuno rātrim. TBr. I, 7, 10, 1: maitram vā ahah, vārunī rātrih. TMBr. XXV, 10, 10 etc.

<sup>2)</sup> TS. V, 3, 4, 2: prāno vai mitro, 'pāno varunah; VII, 2, 7, 1. 2. (TBr. I, 5, 3, 1 steht für Mitra Savitr: devasya savituh prātahprasavah prānah, varunasya sāyamāsavo 'pānah); VI, 6, 7, 3: mitrah — svistam yuvate, varunah duristam (anders Ait. Br. III, 38, 3, wo Visnu mit

ersten, und der Gegensatz, der hier so scharf hervorgehoben wird, lässt sich, wenn auch leise, doch immerhin noch wahrnehmbar in den RV. hinein verfolgen.

Welches sind die Stellen, in denen Varuna der Gott des Himmels zu sein scheint?

Zuerst wird man RV. VII, 87, 5: "drei Himmel sind in ihn gesetzt, drei Erden darunter, eine Reihe von sechs bildend" 1) anführen dürfen, in zweiter Linie IX, 73, 8: "drei Pavitra's hat er in sein Herz genommen" 3). Betrachtet man diese beiden Verse für sich allein, wie andere und ich es früher getan haben, und ohne Rücksicht auf verwandte Anschauungen der vedischen Liedersammlung, so möchte es allerdings scheinen, als ob der die Welten umfassende Himmelsraum hier gemeint wäre; aber die vedischen Dichter lassen sich von anderen Vorstellungen leiten als wir; denn ganz ähnliche Gedanken kehren in Bezug auf andere Götter wieder, die noch niemals als Himmelsgötter angesehen worden sind 3). So heisst es von Äditya AV. XIII, 2, 3: yád éko víçvam pári bháma jáyase, von Parjanya

RV. VII, 102, 4: yásmin víçvāni bhúvanāni tasthúh tisró dyávas tredhá sasrúr ápah / —

oder von Savitr

I, 35, 6: tisró dyávah savitúr dvá upásthān ékā yamásya bhúvane virāsát /

Wenn auch der Ausdruck etwas variirt, so kann ich doch sachlich keinen wesentlichen Unterschied zwischen

durista, Varuņa mit svista zusammengebracht wird); TBr. I, 7, 10, 1: maitro vai daksinah, vāruņah savyah; Ait. Br. III, 4, 5: atha yad uc ca hrsyati ni ca hrsyati tad asya maitrāvaruņam rūpam. TMBr. XXV, 10, 10 etc.

<sup>1)</sup> tisró dyávo níhitā antár asmin tisró bhúmīr úparāh sádvidhānāh /

<sup>2)</sup> rtásya gopá ná dábhāya sukrátus tri sá pavítra hrdy àntár á dadhe / Cf. auch AV. X, 10, 28: tisró jihvá várunasyantár didyaty āsáni /

<sup>3)</sup> Ich stimme hier mit Oldenberg ZDMG. L, 61 überein.

diesen Versen entdecken und glaube, dass tisró dyávo níhitā antár asmin (váruņe) keinen anderen Wert hat wie yásmin (parjánye) víçvāni bhúvanāni tasthúh oder tisró dyávah savitúh 1). All diese Stellen besagen nichts wesentlich Anderes, als dass Varuņa, Parjanya, Savitr die Welten tragen 2).

Sowenig wie diesen Versen, lässt sich RV. I, 50, 68), in dem Varuna mit dem "Sonnenauge" sieht, Beweiskraft zusprechen, oder anderen Stellen, in denen die Sonne das Auge Mitra-Varuna's heisst. Zwar scheint I, 50, 6 eins der stärksten Argumente für die Himmelshypothese zu sein und L. v. Schroeder recht zu geben, der mit Bezug darauf fragt: ist eine solche Bezeichnung wohl denkbar, wenn auch nur der Schatten eines Mondgottes in Varuna steckte? Für den Himmel aber ist dies eine sehr passende mythologische Vorstellung' 4). Aber trotz des Anscheins ist auch dieses Argument nicht von Bedeutung, denn Sürya heisst ja nicht nur Varuna's und Mitra's, sondern auch Agni's Auge 5), immerhin ein Beweis, dass er auch anderen Göttern als dem Himmel als Sehorgan dienen kann. VMyth. I, 466 ist IX, 75, 1 citirt, wonach Soma "der grossen Sonne Wagen bestieg", sowie IX, 10, 9: abhí priyá divás padám adhvaryúbhir gúhā hitám | sárah paçyati cákşasā | | Mag das hier bildlich oder astronomisch aufzufassen sein, man wird an beide

<sup>1)</sup> Man vgl. auch IV, 53, 5 von Savitr trír antáriksam savitá mahitvaná tri rájānsi paribhús trini rocaná / Dem Sinne nach ist hier tri rájānsi paribhúh nicht von VII, 87, 5 tisró dyávo níhita antár asmin verschieden. Cf. VIII, 41, 3: sá víçvam pári darçatáh und AV. IV, 16, 3: utéyam bhúmir várunasya rájňah, utásaú dyaúr brhatt düréantā.

<sup>3)</sup> Cf. noch V, 69, 1: tri rocand varuna trinr utá dyún trini mitra dhārayatho rájānsi / II, 27, 8. 9; V, 29, 1.

<sup>\*)</sup> yénā pāvaka cákṣasā bhuranyántam jánān ánu / tvám varuna páçyasi // vt dyám eşi rájas prthv áhā mímāno aktúbhih / páçyañ jánmāni sārya // Zur Erklärung ist auf I, 95, 1; 164, 38 (VMyth. I, 331; II, 103¹) zu verweisen.

<sup>4)</sup> WZKM. IX, 116. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) RV. I, 115, 1,

Stellen erinnern dürfen, wenn I, 50, 6 als Beweis dafür, dass Varuna der Himmelsgott sein müsse, angeführt wird. Nun ist Sūrya nicht nur Mitra-Varuņa's oder auch vereinzelt Varuna's Auge, sondern die Entwicklung Varuna's zum Schöpfer hat dazu geführt ihn zum Schöpfer der Sonne zu machen, die er als goldene Schaukel an den Himmel setzt, der er die Wege gebahnt hat u. a. m. Wer meine Ansicht von Soma teilt, wird aus VMvth. I. 387. 388 sich überzeugen können, dass ein Gott, der die Sonne leuchten lässt u. s. w., nicht notwendig der Gott des Himmels zu sein braucht; denn gerade von Soma, dem Monde, heisst es, dass er die Sonne leuchten liess und die Lichter des Himmels. Wenn an dem Massstab vedischer Vorstellungen gemessen jene Verse für die Himmelshypothese nichts beweisen, so erheben sich für deren Verteidiger in andern Versen Schwierigkeiten, die nicht genügend beachtet sind: sie werfen nach meiner Meinung die ganze Hypothese um; so VII, 87, 6:

> áva síndhum váruno dyaúr iva sthād drapsó ná çvetó mṛgás túviṣmān | gambhīráçanso rájaso vimánah —

Kann man vom Himmelsgotte sagen, dass er in den Sindhu hinabsteigt "wie ein weisser Tropfen, ein gewaltiges Tier<sup>1</sup>)"? Oder liesse sich VIII, 41, 8

sá samudró apīcyàs turó dyam iva rohati — |
sá māyá arcinā padastrnān nakam aruhat — ||
verstehen, dass V. einem verborgenen Meer gleiche, mit
leuchtendem Fuss die Anschläge zerstreue und den Himmel

<sup>1)</sup> Den ersten Vergleich dyaûr iva bezieht Sāyana auf die Sonne. dyaûh ist hier = Tag. Varuna sinkt in den Strom hinab "wie der Tag" "wie ein heller Tropfen". Zum Verständnis des Vergleiches sind TS. VI, 4, 2, 4 und MS. IV, 5, 1 (63, 6) herbeizuziehen: yad vai divā bhavaty apo rātrīb pra viçati tasmāt tāmrā āpo divā dadrçre; yan naktam bhavaty apó 'hah pra viçati, tasmāc candrā āpo naktam dadrçre, sowie Kum. Sambh. VIII, 42: so 'yam [sūrya] astam eti — samnidhāya divasam mahodadhau /

ersteige? Ich glaube nicht, dass die Schwierigkeiten auch nur annähernd so gross sind, wenn wir uns von der Himmelshypothese lossagen und die Erklärung in einem anderen Anschauungskreise suchen, dessen Verständnis durch das, was ich früher über Soma ausgeführt habe, näher gebracht ist. Nur von Soma heisst es samudráh, soma, pinvase IX, 64, 8; tvám samudró asi 86, 29; ákran samudráh prathamé vídharman 97, 40¹), Soma ist ein Amrtameer und, wenn Soma und Varuna auch nicht dasselbe sind, so lassen sich doch die Grenzen zwischen zwei Wesen nicht streng aufrecht erhalten, die auf verschiedenen Seiten derselben Naturerscheinung, wie wir sehen werden, beruhen²).

Die Himmelshypothese ist schliesslich ohne Antwort auf die Frage, warum denn Agni mit Varuna identifizirt worden sei. Wenn es heisst, dass die Sonne abends als Varuna in die Wasser eingeht (Kaus. Br. XVIII, 9) oder dass Agni abends zu Varuna, früh beim Aufgang zu Mitra wird und als Savitr durch den Luftraum geht (AV. XIII, 3, 13), so ist es klar, dass die Himmelshypothese diesen Äusserungen gegenüber ratlos dasteht, wenn wir nicht den stets bereit stehenden Mystizismus der Inder benutzen, um für die dann vorliegende Begriffsverwirrung eine Erklärung zu finden.

# b) ahura und mithra.

Ein wichtiges Argument zu Gunsten der alten Gleichsetzung von Varuna und Himmel ist der Dual Mitra-Varuna einer- und die avestische Verbindung von Mithra und Ahura

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. VMyth. I, 327 und den dort entwickelten Zusammenhang der Ideen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich füge allerdings hinzu, dass ich auf das Lied VIII, 41 keinen besonderen Nachdruck mehr lege; ich bewerte es, wie die meisten Lieder des VIII. Buches, nicht hoch. Cf. Bohnenberger S. 27.

andrerseits 1). Beide Verbindungen könne man nicht von einander trennen, und der Himmel bilde eine geeignete Grundlage, von der aus Ahuramazda abstrahirt werden konnte. Insbesondere spreche der Parallelismus beider Gruppen gegen eine Deutung Varuna's als Mondgott, weil wir dann auch in Ahuramazda einen alten Mondgott sehen müssten, eine Annahme, die kaum möglich sei. Dieser Gedankengang hat den Fehler, dass er von der Voraussetzung ausgeht, Ahuramazda und der hier mit Mithra verknüpfte Ahura seien ein und dieselbe Person. Diese Voraussetzung ist aber illusorisch 2). Ahura ist, wie bekannt, nicht nur eine Bezeichnung des höchsten Gottes von Iran, sondern auch eines Yazata wie Apam napat, ferner der Amesaspenta's und heisst überhaupt "Herr"). Spiegel hat die Irrtümlichkeit der geltenden Auffassung, dass Ahura hier gleich Ahuramazda sein müsse, ganz richtig erkannt<sup>4</sup>), sich aber den Weg zum Verständnis der iranischen Duale dadurch verlegt, dass er ahura auf Apām napāt beziehen will 5), eine Deutung, die ausgeschlossen ist, denn sie rechnet nicht mit der Realität, dass die Verbindung von Varuna und Mitra doch zu alt und fest sein dürfte, als dass wir in der iranischen Doublette Ahura-Mithra nun einen ganz neuen Wert für Ahura eintragen dürften, wie es Apam napat wäre, der doch schon dem vedischen Apam napāt entspricht 6). Wir können Ahuramazda aus dem Spiele

<sup>1)</sup> Bartholomae BB. X, 267 (nur Verzeichnis avestischer Dualverbindungen); Darmesteter, Ormazd et Ahr. p. 65; Eggers, der arische (indoiranische) Gott Mitra p. 31; Spiegel, Arische Periode S. 185 ff. u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. P. Tiele, Gesch. der Religion, deutsche Ausg. von G. Gehrich II, p. 69 sagt zwar: ,denn dass dieser Ahura [der mit Mithra verbundene] ein anderes Wesen als Ahura Mazda sei, ist weder nachgewiesen noch wahrscheinlich'. Warum .nicht wahrscheinlich'?

<sup>\*)</sup> Yt. XIX, 77: ahurō kava husrava. Cf. such Yt. V, 85.

<sup>4)</sup> Er. AK. I, 435; II, 25. Vor ihm schon Windischmann.

<sup>5)</sup> Arische Periode 187.

<sup>6)</sup> Dass Spiegel's Gründe nicht ausreichen, hat Eggers richtig gesehen (Der arische (indoiranische) Gott Mitra, p. 32.). — Ahuramazda und Mithra

lassen und dennoch bei der Gleichung Mithra-Ahura = Mitra-Varuna verbleiben.

Wir wissen, dass Varuna ein ásura ist, dass er und Mitara I, 151, 4 asura (Padatext asurā); VII, 36, 2 ásurā; 65, 2 devánām ásurā; VIII, 25, 4 deváv ásurā heissen und ihnen V. 66, 2; VII, 65, 1; 66, 2; VIII, 25, 3 das asuryà gemeinsam ist1). Wir können nicht anders als diese beiden Asura's den beiden iranischen ahura-mithra gleichsetzen, aber ahura ist nicht gleich Ahuramazda, sondern das Iranische hat in diesen wenigen Dualen ahura-mithra einen Überrest der dem Veda so geläufigen Verbindung Mitra-Varuna aufbewahrt. Der Name Varuna ist entweder im Indischen neu hinzugekommen oder im Iranischen verloren gegangen, ebenso ist der in diesem Dual erscheinende ahura bis auf diese wenigen Überreste der iranischen Mythologie fremd geworden; er steht mit den ebenfalls aussterbenden nånhaithya oder andra auf einer Stufe; es ist nicht notwendig, dass einem grossen Gott der Inder ein mit gleicher Machtvollkommenheit ausgestattetes Wesen in Iran entspricht. Es lässt sich also ein Hindernis wegräumen, das der Beziehung Varuna's auf einen anderen Gott als den Himmel vom Avesta aus in den Weg gelegt werden könnte. Dass Varuna und Ahuramazda die materielle wie die moralische Welt in hohem Masse beeinflussen, ist ein nebensächliches Moment, eine mehr äusserliche Übereinstimmung, der ich abweichend von Oldenberg (ZDMG. L, S. 48) besonderen Wert nicht beilegen kann.

Wenn ahura also in der Verbindung ahura-mithra nicht notwendig mit Ahuramazda identisch ist, so haben wir in Be-

stehen nicht im Dual neben einander. Cf. Yt. X, 1: mithrem yim — frädadhäm asem (ahurō masdå); 89: yim (mithrem) saotärem stayata ahurō masdå apava āsuyasnem —; 50, 1 oder auch Y. I, 11. Der Ahura, der Mithra schuf und als Priester aufstellte, ist eben ein anderer als der dualisch mit Mithra verbundene Ahura.

<sup>1)</sup> v. Bradke, Dyaus Asura p. 121.

zug auf jede andere Erklärung, auch wenn sie in Varuna nicht den Himmel sieht, vollständig die Freiheit der Entscheidung.

# c) Varuna und die Wasser.

Die Richtung, welche in der Beurteilung der vedischen Götter das klassische Sanskrit zum Massstab der Erklärung macht, wird daran festhalten, dass Varuna in diesem ein Gott des Meeres sei, und die gleiche Deutung für die vedische Zeit in Anspruch nehmen. Ich habe vol. II, S. 10 darauf hingewiesen, dass mit dieser Ansicht die reichere Ausschmückung Varuna's im RV. nicht übereinstimmt, weder im Allgemeinen noch in Bezug auf bestimmte ihm beigelegte Charakterzüge; wir finden dort an ihm Eigenschaften, die dem Meer auch nach indischer Anschauung gar nicht zukommen 1) und gerade später weggefallen sind 2). Hieraus dürfte folgen, dass das Meer anfänglich gar nicht das natürliche Herrschaftsgebiet Varuna's war, jedenfalls nicht das einzige, und dieser Zug im Laufe der Entwicklung nur die Oberhand über die anderen bis zu deren völliger Verdrängung gewonnen hat. Zur Entscheidung der Frage wird es wichtig sein, die Bedeutung des Meeres in den Vorstellungen des RV. zu untersuchen und im Anschluss daran zu fragen, ob die dem Meer zu Teil gewordene Verehrung so gross gewesen sei, dass eine Entwicklung seines Gottes zum Herrn des Dharma,

<sup>1)</sup> Cf. auch Oldenberg, ZDMG. L, 56. 57, dem ich vollkommen beibestimme.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wie Sonne-Himmel im Sanskrit nicht zu einem Dual verbunden werden, so ist auch Ozean und Sonne kein zu dualischer Intimität gelangtes Paar. Zwar heisst es gelegentlich, dass die Sonne vom Meer aufgeht (TĀr. IV, 42, 83) oder dass sie aus dem Wasser aufsteigt und abends dahin eingeht (Ait. Br. IV, 20, 13, cf. auch AV. XIII, 2, 14); aber das befähigt uns nicht, Mitra-Varuna zu verstehen. Dasselbe gilt auch von der Stelle Mbh. III, 163, 11 (ed. Bomb. vol. III fol. 171 a), auf die sich Pischel (GGA. 1895, S. 449) beruft. Vgl. dazu Oldenberg l. c.

zum Vergelter der Sünde, zum König und Samrāj eine natürliche Folge des Kultus war.

### 1. Samudra im RV 1).

Nach der im Allgemeinen herrschenden Ansicht haben die vedischen Inder das Meer nicht gekannt. Wir können nicht nachweisen, dass die Stämme des RV. damals bis zum Meere vorgedrungen waren oder an seiner Küste gesessen haben: soviel wird von der bisherigen communis opinio, die sich wesentlich auf die negativen Zeugnisse des RV. stützt, richtig sein. Aber hieraus folgt nicht die Unbekanntschaft des vedischen Binnenländers mit dem Ozean. Durch Handel und Kriegszüge, durch Reisende und Erzähler dringt die Kunde von dem grossen Wasserbecken bis in die Ferne und wird auch zu den Anwohnern des Kabul und Swat gedrungen sein. Wenn man alle RV.-Stellen, die samudrá enthalten, durchsieht, so schwindet für eine grosse Zahl jeder Zweifel, ob damit das Meer gemeint sein könne; wir haben gar keine Veranlassung an einen andern "Zusammenfluss" von Wassern als den Ozean zu denken. Andrerseits enthält der RV. so wenig positive Auskünfte über das Meer oder sein Wesen, so wenig Spuren eines Kultus, dass trotz der Häufigkeit der Erwähnung des Meeres die vedischen Inder im Allgemeinen weder ein Schiffer-, noch ein überhaupt am Meer ansässiges Volk gewesen sein können. Aus dem Inhalt des Beowulfliedes wird man sich den Unterschied der Dichtung eines seefahrttreibenden Volkes vergegenwärtigen können. Der RV. verknüpft mit dem Meer folgende Vorstellungen:



<sup>1)</sup> Die salila, arnava enthaltenden Stellen sind nur ausnahmsweise berücksichtigt; ihre Untersuchung ändert das hier gewonnene Ergebnis nicht. Wieweit ürva Ozean bedeutet, ist trotz Geldner (VSt. II, 270) noch unsicher. Dass Apam napat in II, 35, 3 mit dem Ozeanfeuer etwas zu tun habe, wird durch vv. 10. 14 desselben Liedes als unwahrscheinlich erwiesen.

- 1. Häufig wird von den Flüssen, die zum Meer fliessen, teils unmittelbar, teils vergleichsweise gesprochen 1).
- 2. Oder Indra ist es, der die Ströme, die Wasser, zum Meer entsendet. I, 32, 2; 130, 5; II, 19, 3; III, 33, 2 (Vipāç und Çutadrī); VI, 17, 12; 30, 4; VIII, 3, 10; 6, 13 etc.
- 3. Samudra steht im Gegensatz zum Land. I, 163, 1: yád ákrandah — jáyamāna udyán samudrád utá vā púrīsāt²).
- 4. An einer Stelle wird das Ost- und Westmeer genannt, X, 136, 5:

ubhaú samudráv á kseti yáç ca párva utáparah //³)

5. Davon sind andere Verse zu unterscheiden, die von einem "oberen" und "unteren" Ozean reden. Wie unsere Lieder von einem Agni paramé und ávare sadhásthe sprechen (II, 114) und damit den himmlischen und irdischen Agni meinen, so bezeichnet der "obere" und "untere Ozean" das Meer des Himmels und das der Erde.

VII, 6, 7: å devó dade budhnyà vásūni vaiçvānará úditā súryasya | å samudråd ávarād å párasmāt ågnir dade divá å pṛthivyāḥ ||

X, 98, 5: sá úttarasmād ádharam samudrám apó divyā asrjad varsyā abhí /4)

<sup>1)</sup> I, 55, 2 (arnavá); 71, 7: sacante samudrám ná sravátah saptá yahvíh; III, 36, 7: samudréna sindhavo yádamānah (samudré ná VI, 19, 5); 46, 4; V, 85, 6; VI, 36, 3; VII, 95, 2: sárasvatī yatī giribhya á samudrát /; VIII, 6, 4: sám asya manyáve víço — namanta krstáyah samudráyeva síndhavah //. 35; 16, 2; 44, 25; IX, 88, 6; 107, 9; 108, 16; daher auch die Ströme oder Wasser samudríya, samudrártha etc. heissen.

<sup>2)</sup> IV, 21, 3: á yātv indro divá á prihivyá, maksú samudrát utá va púrīsāt, svàrnarāt — parāváto vā; V, 55, 5: úd īrayathā marutah samudrató yūyám vrstim varsayathā purīsinah; VIII, 6, 29: átah samudrám udvátaç (= Land) cikitván áva paçyati.

<sup>\*)</sup> Vier Meere nennt RV. IX, 33, 6.

<sup>4)</sup> Aus dem oberen Ozean, d. h. dem des Himmels, strömen die Wasser dem der Erde zu.

12: asmát samudrád brható divó nah apám bhūmánam úpa nah srjehá / ¹)

6. Der Ozean birgt Schätze wie der Himmel oder die Erde.

I, 47, 6: rayim samudrád utá vā divás páry asmé dhattam (açvinā) — // VII, 6, 7; IX, 97, 44°). Es mag dahin gestellt bleiben, ob diese Verse nur auf die Perlen und andere Schätze des Ozeans hinweisen; aus anderen aber scheint deutlich hervorzugehen, dass die Dichter von kühnen Seefahrern gehört hatten, die um des Ruhmes und Reichtums willen das Meer befuhren.

- I, 48, 3: (ráthā) yé asyā (uṣáso) ācáraņeşu dadhriré samudré ná çravasyávaḥ |/³)
  - 56, 2: tám gūrtáyo nemannişah párīnasah samudrám ná samcárane sanişyávah /4)
- IV, 55, 6: samudrám na samcárane sanisyávah gharmásvaraso nadyò ápa vran //

Bekannt ist die oft variirte Sage von Bhujyu, den die Açvins in der Mitte des Meeres retteten, als er von seinen schlechten Gefährten dort preisgegeben worden war<sup>5</sup>). Das von ihm bestiegene "Schiff mit 100 Rudern" (I, 116, 5) setzt die Seeschiffahrt voraus, und wenn wir auch nicht gerade die Grösse des Schiffes und die Zahl seiner Ruder wörtlich

<sup>1)</sup> Cf. noch v. 6: asmín samudré ádhy úttarasminn ápo devébhir nívrta atisthan; VIII, 26, 17: divó arnavé; VI, 58, 3: samudré antárikse, in dem Pūṣan's goldene Schiffe fahren, oder RV. V, 45, 10: á súryo aruhac chukrám árno áyukta yád dharíto vītáprsthāh / udná ná návam anayanta dhírāh — cf. noch X, 89, 4: ságarasya budhnát /

<sup>2)</sup> svádasvéndrāya pávamāna, indo, rayim ca na å pavasvā samudrát //; VII, 6, 7 s. oben unter 5.

<sup>8)</sup> Säy.: yathā samudramadhye nāvah sajjūkrtya prerayanti.

<sup>\*)</sup> Sāy.: sanişyavah sanim dhanam atmana icchanto vanijo dhanartham samcarane samcare nimittabhūte sati samudram na yathā nāvā samudram adhirohanti.

 <sup>5)</sup> I, 116, 5; 117, 15; 118, 6; VII, 68, 7; 69, 7; VIII, 5, 22; X, 143, 5. Baunack, KZ. XXXV, 485.

zu nehmen brauchen, so sollte man doch kein Bedenken tragen, hier eine Reminiscenz an ein Seefahrzeug vorauszusetzen 1). Denn in derselben Sage wird Samudra anārambhaná, anāsthāná, agrabhaná genannt, zweifelsohne der Ozean. "Euch rief, o Açvins, Tugra's Sohn als er über den unwegsamen Ozean gegangen war<sup>2</sup>)" (I, 117, 15). Samudra führt den Beinamen arnavá I, 19, 7; X, 58, 5; 190, 1. 2; mahimán gabhīrá wird VII, 33, 8 für ihn als so charakteristisch angesehen wie ebendaselbst für Sürya jyotih und für Man spricht von samudrásya dhánvan, der Vāta prajavá. Wasserwüste I, 116, 43), samudrásya vistáp des Meeres Höhe' oder "Fläche' VIII, 34, 13; 86 (97), 5; IX, 107, 14; der Ozean breitet sich aus, paprathe VIII, 3, 44); er ,schwillt', pinvate VIII, 12, 55). Wir dürfen in der Erzählung von Bhujyu eine alte Schiffersage sehen, die von Stämmen, welche an der Küste sassen und die See befuhren, sich verbreitet

<sup>1)</sup> Richtig Oldenberg, Rel. d. V. 214; Bühler, Palaeographie S. 17 und schon Weber, Skizzen, p. 135. "Die Erwähnungen im RV. von Schiffsfahrten und von Rettung aus Schiffbruch und Meeresnot weisen andrerseits darauf hin, dass auch die Inder sich auf dem Meere, samudra, wohl zu tummeln verstanden, und ist es schwerlich geraten, wie man gewollt hat, hier unter samudra bloss den Himmelsozean und in jenen Ausdrücken einfache Allegorien zu erkennen"; auch Myriantheus, Açvins p. 167.

²) ájohavīd açvinā taugryó vām prólhah samudrám avyathír jaganvān / nis tám ūhathuh. — Ich leite avyathís von vyáthis ab "Weg, Bahn"
(cf. krsnávyathis) und fasse samudrá, wie einmal im Veda geschieht (cf. VI, 72, 3 á samudráni paprathuh purūni) als Neutrum. Baunack übersetzt: "es rief euch der Sohn des Tugra, Açvin: (und siehe,) fortgeführt ins Meer ging er ohne Straucheln seinen Weg". KZ. XXXV, 489. 507. Ich stimme der Übersetzung nicht bei und glaube auch nicht, dass hier "ein sicherer Beleg" von dem Gebrauch des "part. perf. auf vāms mit Supplierung des Hilfsverbums für das verb. fin." vorliegt.

<sup>\*)</sup> Baunack, l. c. 485: "auf das Trockene, d. h. den Strand des Meeres, zum jenseitigen Ufer des Feuchten".

<sup>\*)</sup> Cf. VIII, 20, 13: yésām árno ná saprátho nāma; X, 109, 1 ákūpāra salilá.

<sup>5) (</sup>Indra) samudrá iva pinvate. — I, 8, 7.

Es ist charakteristisch, dass die Gottheiten dieser einzigen auf das Meer bezüglichen Sage des RV. die Açvins sind. Wenn wir uns der gleichfalls den Schiffer schützenden Dioskuren erinnern, so ist die Frage, ob dieser Teil der Indogermanen nicht das Meer gekannt habe 1), in der Tat nicht ab-Die Verbindung der Açvins mit Sūrvā, die der Dioskuren mit Helena und die Beziehung sowohl der Açvins als der Dioskuren zum Meer, weist auf einen gemeinsamen Hintergrund. Die übrigen Stellen, welche die Acvins in Beziehung zu dem Meer setzen, haben wenig Bedeutung<sup>2</sup>), und dasselbe gilt von den Versen, welche andere Götter in Zusammenhang mit Samudra bringen. Von Indra heisst es z. B., dass er über das Meer hinwegsetzt, oder dass die Meere, die Berge seinen Wagen nicht umfassen oder er wird gebeten "aus Himmel, Erde, Meer, Land" herbeizukommen 3) u. a. mehr.

Nicht mehr bieten die Beziehungen der Maruts<sup>4</sup>) oder die des Varuna zu Samudra; sie rechtfertigen es in keiner Weise, V. als ursprünglichen Meeresgott zu deuten. Wenn es I, 161, 14, heisst, dass er durch die Wasser und Meere, oder wenn man will, 'durch die Wasser des Meeres' wandle<sup>5</sup>) so kann ebenso gut das Meer des Luftraumes gemeint sein<sup>6</sup>), oder wir können uns auf IV, 58, 1; VII, 55, 7;

<sup>1)</sup> Oldenberg, Rel. d. V. 2142.

²) I, 30, 18: samānáyojano hí vām ráthah — samudré açvinéyate // IV, 43, 5: urú vām ráthah pári naksati dyám á yát samudrád abhí vártate vam /. V, 73, 8; VII, 70, 2; VIII, 10, 1.

<sup>8)</sup> I, 174, 9: prá yát samudrám áti çūra pársi; II, 16, 3: ná ksonf-bhyām paribhvè ta indriyám ná samudraíh párvatair indra te ráthah; IV, 21, 3: á yātv indro divá á prthivyá maksú samudrád utá vā púrīsāt etc. VIII, 12, 17; 13, 15; 34, 13; X, 89, 11 etc.; Indra-Soma VI, 72, 8.

<sup>\*)</sup> I, 19, 7. 8; 167, 2; V, 55, 5: úd īrayathā marutah samudrató yüyám vrstím varsayathā purīsinah; VIII, 20, 25.

b) adbhír yāti várunah samudraíh; cf. noch VII, 49, 3; 88, 3; IX, 90, 2. Über IX, 73, 3; 95, 4, in denen Varuna und Soma gleichgesetzt sind, wird unten gesprochen werden.

<sup>6)</sup> Oben S. 15; cf. auch MS. IV, 3, 4 (42, 18): aham antariksād

VIII, 89 (100), 9; X, 72, 7 u. a. Verse berufen, welche zeigen, dass auch andere Götter dann das Recht hätten, in derselben Weise wie Varuna erklärt werden. Bedeutungsvoll ist, und damit komme ich zu dem Zweck dieser Untersuchung, dass Samudra im RV. zum Range eines Gottes nur ganz gelegentlich, und zwar ohne markante Züge zu erhalten, erhoben wird. Ich habe nur wenige Verse angemerkt, in denen Samudra (überdies nur mit einer Reihe anderer Götter zusammen) angerufen wird und zwar ohne jede besondere Hervorhebung:

VI, 50, 14: utá nó 'hir budhnyàh çrnotu ajá ékapāt prthivt samudráh / víçve dévāh —

VII, 35, 13: çám no ajá ékapād devó astu cám nó 'hir budhnyàḥ çám samudráḥ /¹) —

VIII, 12, 2: yénā dáçagvam ádhrigum — | yénā samudrám ávithā tám īmahe ||

X, 66, 11: samudráh síndhū rájo antáriksam ajá ékapāt tanayitnúr arņaváh /²) —

man sieht, dass die Vorstellung eines persönlichen Samudra kaum in ihren ersten Anfängen wahrnehmbar ist.

#### 2. Samudra im Ritual.

Dasselbe Resultat ergibt eine Musterung des Rituals. Es kennt Samudra's Verehrung nur in so geringem Umfange, dass man von einer Stellung Samudra's im Kultus gar nicht reden kann; ich habe notirt TS. IV, 6, 2 r samudrāya vayunāya sindhūnām pataye namaḥ | nadīnām sarvāsām pitre juhutā viçvakarmane; V, 7, 16 samudram udarena; TĀr. IV, 9, 1 samudrāya tvā vātāya svāhā, salilāya tvā etc.; MS. IV, 9, 8

iti varunah (pāsyāmi); (43, 1): varuno 'ntarikşe. Siehe tibrigens Oldenberg ZDMG. L. S. 563.

<sup>1)</sup> VIII, 54, 4 zählt Sarasvatī, die 7 Sindhu's, Āpaḥ, Vāta, Berge, Bäume, Erde auf, aber nicht das Meer.

<sup>2)</sup> Ein arnavá wird X, 111, 4 als Gegner Indra's, der dessen Vrata zerstört, geschildert. X, 67, 12 heist er: mahát arnavá arbudá.

(128, 6); Āçv. GS. II, 4. 14; III, 4, 1; CGS. IV, 14, 2; PGS. I, 5, 10; 16, 6; III, 3, 6; MGS. I, 13, 15; II, 8, 6, Jaim. Up. Br. ed. Oertel I, 8, 7: meist Aufzählungen ohne besonderen Inhalt 1). Nach CCS. IV, 8, 6 (9) soll der Brahman bei Anrufung der Ila an Akaça oder Samudra denken und seinen Spruch flüstern. Beim Baliharana Kauç. 74, 6 erhält Samudra neben Dhanvantari, Osadhi und anderen einen Bali. Der klassischen Zeit ist das Meer kein vertrautes Element. Ein Seefahrer ,samudrayāyin' wird von Manu III, 158 mit einem Brandstifter, Giftmischer, Kuppler, Somaverkäufer, Sklaven, Ölhändler, falschen Zeugen auf eine Stufe gestellt<sup>2</sup>). Gelegentlich finden wir auch den Ozean personifizirt, aber ohne dass er, so viel ich sehe, Verehrung empfinge<sup>3</sup>). Das Rāmāyana 4) beschreibt, wie Sāgara aus dem Ozean sich erhebt wie die Sonne vom Aufgangsberge Meru, von feuerspeienden 5) Schlangen umgeben, glattem Vaidurya ähnlich. Sein Gewand war mit Edelsteinen besetzt, seine Augen glichen Lotusblättern; auf dem Kopfe trug er einen wunderbaren Kranz von Blumen aller Art. Er war angetan mit gediegenem reinem Golde, mit dem herrlichsten Schmuck aus ihm selbst stammender Perlen, geputzt wie der Himālaya mit mannigfachen Metallen; seine Wellenmassen schaukelten von Winden aus dunklen Wolken bewegt. Gangā, Indus und andere Ströme umgaben ihn und so schritt er auf Rāma zu. Man vergleiche dieses Bild oder die Schilderung Mbh. I, 21 oder die des "Jalanidhinātha") bei Kālidāsa mit den Zügen,

<sup>1)</sup> Die Sammlung macht auf unbedingte Vollständigkeit keinen Anspruch; man wird leicht noch ein paar Stellen hinzu finden können, ohne das Resultat zu ändern. Tieropfer erhält S. beim Açvamedha.

<sup>2)</sup> Holtzmann, Mahābhārata I, 38. 39; Baudh. DhS. II, 2, 2.

 $<sup>^{8})</sup>$  Rām. I, 1, 77. 78; Hariv. 792 ff.; 6529 (PW). Siehe jetzt Hopkins, the ocean in Sanskrit epic poetry AJPh. XXI (1900), 378 ff.

<sup>4)</sup> VI, 22, 18 (Yuddhakāṇḍa).

b) dīptāsyaih.

<sup>6)</sup> Urvaçī ed. Bollensen v. 117.

die Veda oder Ritual Varuna verleihen 1) und wird Ahnlichkeit nicht entdecken. Wie dem Ritual liegt selbst der
modernen Zeit die Verehrung Samudra's fern. Wir finden
heilige Ströme, Teiche, Seen, aber keinen Kult des Meeres.
Ein besonderer, Gott des Wassers ist zwar bekannt, aber nach
Crooke 2) muhammedanischen Ursprungs und ,a good instance
of fact . . . that Hindus are always ready to annex the
deities and beliefs of other races.

Man wird hiergegen einwenden, dass eine besondere Personifikation des Meeres nicht mehr nötig war, da diese Stelle eben Varuna zugewiesen war. Wenn wir aber die Daten des Rituals, die den positivsten Anhalt bieten müssten, durchsehen, so zeigt sich, dass auch hier jeder Anlass, Varuna als Meer zu deuten, fehlt. In der späteren Zeit ist zwar der Fisch sein Attribut; nirgends aber, so weit meine Kenntnis reicht, im Ritual. Man opfert ihm einen Widder aus Teig beim Varunapraghāsa 3), bei verschiedenen Gelegenheiten Rinder, vorzugsweise schwarze, aber kein Produkt des Meeres 4). Wir werden dadurch zu grosser Vorsicht gegenüber dem RV. veranlasst, dessen Daten zwar erkennen lassen, dass Varuna eine entfernte Beziehung zu dem Meere hat, aber keineswegs eine so ausschliessliche oder vorwiegende, dass wir in ihm ,den' Gott des Meeres suchen dürften. Er wird dort nirgends samudrásya páti oder rájan genannt und nur in der Brahmanalitteratur finden wir vereinzelt die Bemerkung samudre hy antar varunah (TS. VI, 6, 3, 4), samudro vai varunah (MS. IV, 7, 8 (104, 9). Wo er mit samudra sonst in Verbindung gesetzt wird<sup>5</sup>), ist sie

<sup>1)</sup> Siehe unten S. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Popular religion <sup>1</sup>26; <sup>2</sup>I, 47.

<sup>8)</sup> CBr. II, 5, 2, 16: esa vai pratyaksam varunasya paçur yan mesah.

<sup>4)</sup> Von Wassertieren habe ich nur die nähra genannten, die V. bei Gelegenheit des Açvamedha dargebracht werden, bemerkt. MS. III, 14, 2 (173, 2); TS. V, 5, 13, 1; VS. XXIV, 21. Nach Mahīdhara = Krokodil.

<sup>5)</sup> RV. I, 161, 14 etc.; siehe oben S. 185.

nicht enger als die von Indra oder den Maruts damit, wie die S. 18 angeführten Verse zeigen. Näher als zum Meer ist sein Verhältnis zu den Strömen. Aber auch von allen dies berührenden Versen 1) wohnt nur einem des VIII. Buches für Varuna's Deutung als Meeresgott eine gewisse Bedeutung inne, 69, 12:

sudevó asi varuņa yásya te saptá sindhavaḥ | anukṣáranti kākúdam sūrmyàm suṣirām iva ||

Betrachtet man diesen Vers für sich allein, so könnte er zu beweisen scheinen <sup>3</sup>); trägt man aber der vedischen Phraseologie Rechnung, so verliert er seine Bedeutung. VIII, 69, 12 unterscheidet sich nicht von den früher besprochenen Versen VII, 87, 5; IX, 73, 8: der Gott, der drei Himmel und drei Erden in sich trägt, hält auch deren Ströme in seinem Innern, die seiner Satzung folgen <sup>3</sup>). Wenn in unserem Verse die Ströme den Schlund Varuna's entlang wie in einer Röhre laufen, so finde ich darin keinen Ausdruck von mythologischer Bedeutung, sondern nur eine Variation der in VII, 87, 5 etc. enthaltenen Gedanken <sup>4</sup>). Man wird demgegenüber vielleicht auf die Verbindung Varuna's mit den stehenden Gewässern hinweisen, z. B. TS. VI, 4, 2, 3: varunagrhitā vai sthāvarāh; Çat. Br. IV, 4, 5, 10; MS. IV, 8, 5 (112,

<sup>1)</sup> II, 28, 4; V, 85, 6 (V.'s Māyā ist es nach diesem Verse zuzuschreiben, dass die Flüsse das eine Meer nicht füllen. Seine Māyā äussert sich auch in andrer Weise cf. VIII, 41, 3 ny ùsró māyáyā dadhe); VII, 64, 2 MV. síndhupatī; VIII, 69, 12; IX, 90, 2; X, 124, 7; s. meinen Varuņa und Mitra 85. 146 und meinen Artikel über Māyā WZKM. XIII, 320.

<sup>\*)</sup> MS. IV, 7, 8 (p. 104, 11. 12) bezieht ihn aufs Meer. Es handelt sich dort darum, das Opfer eines Bockes (petva) für Varuna zu erklären.

<sup>\*)</sup> II, 28, 4; cf. dazu von Soma IX, 82, 5 táva vratám ánv ápak sacante oder I, 101, 3 von Indra.

<sup>4)</sup> Ich lasse dabei dahin gestellt, ob kākúd richtig gefasst ist. Bergaigne III, 128 übersetzt: ,tu es un grand dieu; o V., par ta bouche coulent les sept rivières, comme par un canal profond' und deutet den Vers ganz anders. Es ist nicht unwesentlich, zu bemerken, dass es sich hier grade um einen Vers des VIII. Buches handelt.

4 ff.)1) und auf Stellen, welche allgemein von Varuna und den Wassern reden, Varuna ist in den Wassern', in sie ist sein goldenes Haus gebaut' 2). Aber diese Wasser sind nicht notwendig die des Meeres; die indische Vorstellung kennt, wie wir sahen, auch einen Ozean des Luftraumes; es ist wahrscheinlich, dass wir an diesen zu denken haben. Denn die Angaben der Brahmana's, welche in dem einen, wie dem andern Sinne verstanden werden könnten und zwischen dem RV. und der späteren Zeit stehen, bedürfen hier der Erläuterung durch die Anschauungen der vorausgehenden Zeit: und in dieser heisst es. dass Varuna die Ströme schaffe (II, 28, 4), dem Sindhu seinen Weg bereite (X, 75, 2), die Flüsse zum Meere treibe (VII, 87, 1) und er an der Quelle der Flüsse stehe 3). Das kann nur einem Gott gelten, der noch nicht speziell Gott des Meeres, sondern allgemein ein Herr der Wasser, ein apam adhipati (AV. V, 24, 4), ist. Wir dürfen auch nicht vergessen, dass V, in der ältesten Periode nicht nur ein Beherrscher der fliessenden und stehenden Gewässer, sondern auch der des Himmels ist. Er giesst mit der Öffnung nach unten' die Tonne aus über Himmel, Erde, Luftraum; er benetzt Himmel und Erde 4) und ist mit Mitra über den Regen Herr. Jede Erklärung, die an diesen Angaben grade der ältesten Texte vorübergeht, wird als unzureichend betrachtet werden müssen 5);

¹) āpo hi varunah / sthāvarā abhyavayanti tā hi sākṣād varuno — āpo vai varuno vāto varunah etc. Vielleicht beruht auf den Wassern seine an vereinzelten Stellen angedeutete heilende Kraft. RV. I, 24, 9: çatám te rājan bhiṣájah sahásram; TBr. II, 6, 11, 9: várunam bhiṣájam pátim (cf. auch II, 6, 4, 1); III, 1, 2, 7 (kṣatrasya rājā varuno 'dhirājah / nakṣatrānām çatabhiṣag vasiṣṭhaḥ); III, 1, 5, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sein Haus wird Mbh. II, Adh. 9 ausführlich geschildert.

<sup>\*)</sup> VIII, 41, 2: nābhākásya práçastibhir yáh síndhūnām úpodayé saptásvasā sá madhyamó —

<sup>\*)</sup> V, 85, 3. Siehe diesen und andere Verse ,Varuna und Mitra' S. 85. 86.

<sup>5)</sup> So auch Oldenberg ZDMG. L, 57.

die alte Hypothese vom Himmelsgott wird ihnen jedenfalls doch noch eher gerecht als die vom Meeresgott Varuna.

Weiter spricht gegen die Ursprünglichkeit des Meeresgottes Varuna seine Bezeichnung als Todesgott. Varuna und Yama stehen X, 14, 7; 97, 16 zusammen. Man mag den Aufenthalt der Toten zur vedischen Zeit in den Himmel oder unter die Erde verlegt haben: der Tote, der X, 14, 7 auf den alten Pfaden seiner Väter hinzieht und 'die beiden Könige, die an Svadhā sich erfreuen, Yama und Gott Varuna sehen wird'¹), geht sicher nicht in den Ozean und das später dorthin verlegte Höllenfeuer, das dem gesamten Veda unbekannt ist.

Nicht minder sind wir ausser Stande den Vergleich drapsó ná çvetáh (VII, 87, 6) oder die Wendung nákam áruhat (VIII, 41, 8) zu verstehen, wenn Varuna schon im Veda der Gott des Meeres sein soll<sup>2</sup>).

Eine Erklärung Varuna's wird allen Ansprüchen nur dann gerecht, wenn sie sämtliche an diesem Gott zur Entwicklung gelangte Züge berücksichtigt und den Übergang von dem einen zum andern zu gewinnen sucht. Wir haben bis jetzt gesehen, dass seiner Beziehung auf den Himmel, sowie auf das Meer ernste Bedenken entgegen stehen; untersuchen wir seine Stellung im Kult.

ubhá rájānā svadháyā mádantā yamám paçyāsi várunam ca devám //

<sup>2)</sup> In dem Verse RV. II, 38, 8:

yādrādhyàm váruno yónim ápyam ániçitam nimísi járbhurānah / hat Roth váruno conjicirt. Ich habe, ohne jene Konjektur für notwendig zu halten, geglaubt, dass deus pro symbolo stehe und v. hier Fisch bedeute. All das ist mindestens unnütz. Im nächsten v. 9 ist v. unzweifelhaft der Gott, so wird er es auch in v. 8 sein. Dass ein Fisch abends sich an seinen Platz begebe, um auszuruhen o. ä. ist auch an sich unwahrscheinlich. Soviel ich mich habe orientiren können, schlafen die Fische nicht des Nachts, wie dieser Vers dann besagen würde, sondern am Tage, soweit man überhaupt von einem Schlaf bei diesen Kaltblütlern reden kann.

## d) Varuna im Ritual.

Varuna's Gestalt trägt hier bestimmte Züge. Er steht hier fast überall im Gegensatz zu Mitra, und dieser Gegensatz wird in mannigfacher Weise illustrirt, ohne dass diesen Vergleichen ein mehr als rein äusserlicher Wert zukäme 1). Nur einer von ihnen darf Berücksichtigung beanspruchen: die Verbindung Mitra-Varuna's mit Tag und Nacht. Denn sie kehrt nicht nur mit besonderer Regelmässigkeit wieder, sondern wird auch durch andere Angaben des Rituals unterstützt, so dass der Gedanke, hier einen alten Charakterzug beider vorzufinden nicht so, wie geschehen ist, abgewiesen werden darf. Vor allem gehört hierher die schwarze Farbe ihm im Kult zugewiesener Tiere 2). Bei Gelegenheit eines Opfers, das ein Fürst um der Wiedereinsetzung in sein Reich willen darbringt, nimmt man weisse und schwarze Reiskörner. die schwarzen werden zu einem Caru für Varuna verwendet. die weissen zu einem Caru für die Ādityas 3). Die Farbe hat überall in der Mythologie eine bestimmte Bedeutung 4);

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 6 Anm. 2.

<sup>\*)</sup> TS. II, 1, 2, 1: sa etam vārunam kṛṣṇam ekaçitipādam ā labheta; 7, 3: maitrāvarunīm dvirūpām ā labheta vṛṣṭikāmo; maitram vā ahar, vārunī rātrir; ahorātrābhyām khalu vai parjanyo varṣati — II, 1, 9, 1: — vārunīm kṛṣṇam vaçām apaçyat — 2. maitram çvetam ā labheta vārunam kṛṣṇam apām cauṣadhīnām ca saṃdhāv annakāmo; maitrīr vā oṣadhayo vārunīr āpo —; V, 5, 11, 1: varunāya rājñe kṛṣṇah; 24: vārunah kṛṣṇa ekaçitipāt petvah; V, 6, 11: tisrah kṛṣṇā vaçā vārunyah; 21: vārunī kṛṣṇe vaçe. Etwas anders V, 6, 20: vārunās trayah kṛṣṇalalāmā varunāya rājñe trayo rohitalalāmā varunāya riçādase trayo ruṇalalāmāh; Çat. Br. V, 2, 5, 17: kṛṣṇam vāso vārunasya, tad dhi vārunam yat kṛṣṇam, yadi kṛṣṇam na vinded api yad eva kim ca vāsah syād gṛanthibhir hi vāso vārunam, varunyo hi gṛanthah.

<sup>\*)</sup> TS. II, 3, 1, 4: ye krşnah syus tam värunam carum nir vaped, värunam vai räştram —

<sup>\*)</sup> Brinton, rel. of prim. peoples 237: the black and the red are ominous of strife and darkness.

der indischen ist schwarz die Farbe der Nacht<sup>1</sup>), der Nirrti<sup>2</sup>), der Manen und des Regens<sup>8</sup>). Worauf sie bei Varuna hinweist, scheint keinem Zweifel zu unterliegen; es ergibt sich aus einem überall in den Brähmanas hervortretenden Gegensatz zu Mitra, dem weisse Tiere geopfert werden 4). Wie TS. II, 1, 9, 2. 3 und sonst Mitra-Varuna, so stehen TBr. II. 8, 9: Süryācandramasau einander gegenüber und empfangen je ein weisses und schwarzes Tier, für die nur ein Opferpfosten sein darf 5). Dementsprechend gilt Varuna als ein unheimlicher Gott. Seine Gestalt ist schrecklich: sa yad agnir ghorasamsparças tad asya vāruņam rūpam | tam yad ghorasamsparçam santam mitrakṛtyevopāsate tad asya maitram rūpam (Ait. Br. III, 4, 6). Wenn man beim Agnistoma von dem Opferbade, das von Varuna's Fessel befreit, zurückkehrt, tut man es, ohne sich umzusehen, "varunasyāntarhityai"6). Bei den Opfern an die Manen muss man sich nach deren Einladung eine Zeit lang. während sie als anwesend gedacht werden, abwenden?), und bei dem Traiyambakaopfer kehrt man von dem Baumstumpf, auf den die für Rudra als "Wegzehrung" bestimmten Körbe gehängt werden, ohne sich umzuschauen, zurück 8). Varuna

<sup>1)</sup> Cf. z. B. TS. V, 5, 14 ff.: mrtyave 'sitah, purusamrgaç candramase krşno ratriyai; 7, 1, 2: etad va ahno rüpam yac chveto 'çvo ratriyai krşnah.

<sup>3)</sup> Rituallitt. 144. TS. I, 8, 1, 1; TBr. I, 6, 1, 3; 7, 3. 4. Nacht und Nirrti sind natürlich nicht ganz zu trennen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Rituallitt. 172. TS. II, 4, 9, 1 u. s.

<sup>\*)</sup> S. 25°. Oder hellfarbige: TS. V, 6, 11: tisrah çvetā vaçāh sauryah; 12: tisro rohinīr vaçā maitriyah.

b) süryöcandramābhyām yamau çvetam ca kṛṣṇam caikayūpe. Cf. Comm. II, p. 920; Āp. XIX, 16, 21.

<sup>6)</sup> TS. VI, 6, 3, 5: pratiyuto varunasya pāça ity āha, varunapāçād eva nir mucyate, 'pratīkṣam ā yanti varunasyāntarhityai. MS. IV, 8, 5 (113, 15): anapekṣamānā āyanti varunasyānanvavāyāya, parogoṣṭham mārjayante, parogoṣṭham eva varunan niravadayantā edho 'sy edhiṣīmahīti nirvarunā eva bhūtvaidhitum upayanti.

<sup>7)</sup> Rituallitt. 115.

<sup>8)</sup> Rituallitt. 119.

wird also in der Praxis des Rituals mit den Manen und mit Rudra fast auf eine Stufe gestellt 1). In der Erzählung von Çunahçepa ist die Erinnerung an Menschenopfer noch lebendig, und grade Varuna ist es, der sie fordert. Erst als Cunahçepa Verse an die Usas hersagt, wird Hariccandra von Varunas Fesseln frei. Seine oft genannte Fessel ist nicht nur die Wassersucht; Krankheit aller Art und selbst der Tod suchen den heim, der Varuna's Zorn verfällt2). varuno vā etam grhņāti yam vyemānam yaksmo grhņāti, heisst es im Kāthaka8). Ein abhiçasyamāna muss neben einem Purodaça für Vaicvanara einen Caru für Varuna darbringen: apa pāpam varņam hate, vāruņenaivainam varuņapaçan muñcati<sup>4</sup>). Varuna ergreift das Opfer desjenigen, der die Sonne aufgehen lässt, ohne das Opferfeuer herausgenommen zu haben<sup>5</sup>); ihm gehört nach dem YV.<sup>6</sup>) das, was am Opfer ,schlecht geopfert ist'. Trotz seiner oftmaligen Erwähnung steht Varuna mit Ausnahme der Varunapraghāsāh 7) im Allgemeinen nicht im Mittelpunkt des Kultus. Zwar wird ihm im Verein mit Mitra beim Somaopfer ein Somabecher geweiht; aber er spielt dabei doch keine grosse Rolle und zeigt auch hier sich vorwiegend als Gott der Fessel, des Zornes, der Finsternis. In dieser Beziehung sind die Ceremonien des Abschlussbades so charakteristisch, dass ich die Vorschriften wenigstens eines der Sütren hierher setzen will.

<sup>1)</sup> Cf. auch TBr. I, 7, 1, 9: apratīksam ā yanti raksasām antarhityai.

<sup>\*)</sup> Seine meni TS. V, 1, 6, 1.

<sup>\*)</sup> Cf. L. v. Schroeder ZDMG XLIX, 169.

<sup>4)</sup> TS. II, 2, 5, 1. Cf. noch TS. II, 3, 11, 1; 12, 1 u. a.

<sup>5)</sup> TBr. I, 4, 4, 3 (p. 70): varuno vā etasya yajňam grhnati yasyāgnim anuddhrtam sūryo 'bhinimrocati, vārunam carum nirvapet /

<sup>6)</sup> Cf. S. 6<sup>2</sup>; 30<sup>6</sup>. Wenn die Axe am Somawagen knarrt, so ist die tibel tönende Varuna. TS. VI, 2, 9, 1: varuno vā esa durvāg ubhayato baddho yad akṣah. Sogar die ,glühende Ukhā', wohl weil sie gefährlich zu berühren ist, gehört Varuna: vāruny ukhābhīddhā.

<sup>7)</sup> Es ist m. W. das einzige Opfer, wo ein Sündenbekenntnis abgelegt wird. Rituallitt. S. 117.

#### Das Opferbad.

Ap. XIII, 19, 1: Er lässt die Ceremonien des Abschlussbades vor sich gehen. 2: Er fertigt den Vedabüschel, umstreut die Feuer und beginnt die Handlung mit dem Waschen der Hände. Anordnung der Gefässe nach dem Zweck. 3: Zu der Zeit, wo das Havis herausgenommen wird, nimmt er Havis zu einem Ekakapāla-purodāç für Varuņa heraus. 4: Er richtet die viermal genommenen Ajva's und den Varunapurodaça an und setzt sie (leise) auf den nördlichen Ansa:. 7: Mit dem Verse hinweg flehen wir, o V., mit Verehrungen, hinweg mit Opfern, mit Havisgaben deinen Sinn . . ' (RV. I, 24, 14) wirft der Opferer das schwarze Fell in die Grube. 8: Oder er soll sich wieder damit weihen oder es anlegen oder daraus eine Tasche für Aufnahme der Opferlöffel herstellen lassen oder es (als Unterlage) zum Enthülsen des Havis benützen. 9: Einige sagen, er solle es nach dem Verlassen des Bades seinem Sohne oder einem Brahmacarin geben. 10: 20, 1: Wenn er ins Bad steigen will, opfere er mit den drei Sprüchen: "Leben schenkst du, o Agni, die Opfergabe geniessend', ,o Bad, du spülendes', ,Verehrung dem Rudra -: 2: Mit dem Verse RV. I, 24, 8: weit machte König Varuna der Sonne ihre Bahn' gehen sie von der Vedi darauf zu. Oder von der Grube. 3: ,o Prastotr, singe das Sāman'. 4: Alle mitsamt ihren Frauen singen dreimal den Schlusssatz des Sāmans. Zum zweiten Mal bei der Hälfte des Weges. Wenn sie beim Bade eintreffen, zum dritten Mal. — 6: (Wie beim Varunapraghāsa wiederholen sich die Ceremonien) von (Sūtra VIII, 7, 18) "das Hineingehen ins Bad nach allen Gegenden ist erwähnt" bis zum Vorgehen 7: Nach Art des Niskāsa (VIII, 7, 14) mit dem Purodāça. geht er mit dem Varunapurodaça vor und opfert zwei Anuyāja's unter Ausschluss desjenigen für das Barhis¹). — 12: Mit dem Verse in das Meer stosse ich euch hinaus,

<sup>1)</sup> Cf. MS. IV, 8, 5 (112).

wirft er alle mit Soma besalbten Gefässe ins Bad. Mit den Worten: "abgelöst ist Varuna's Fessel' löst der Opferer seinen Gürtel, - die Frau ihr Band. 14: Hier wirft er Gürtel und Band, die beiden Kleider, das Netz und das schwarze Fell (wenn es nicht in die Grube geworfen wurde) ins Bad. Wenn die Waschungen vollzogen sind, führt der Unnetr die Badenden aus dem Wasser; sie legen neue Kleider an, der Opferer die Somabinde, die Frau das Somatuch, dann sagt Ap. weiter: 5: Mit dem Spruch ,empor aus der Finsternis blicken wir zum höheren Licht' verehren sie die Sonne; mit abgewehrt ist Varuna's Fessel stossen sie das Wasser am Ufer (mit dem Fuss) zurück¹) und kehren mit Brennholz in der Hand<sup>2</sup>) unter Vorantritt des Unnetr, ohne sich umzusehen, zurück, wobei sie den Mahīyāvers sagen: ,wir tranken Soma, wir wurden unsterblich; wir kamen zum Licht, wir fanden die Götter. Was wird uns da noch die Missgunst, was die Bosheit des Menschen tun, Unsterblicher'? 3) Es folgt ein Sühnespruch 4), der mit den Worten schliesst: "möchten wir schuldlos in dieser, schuldlos in jener, in der dritten Welt sein. Möchten wir alle Pfade der Götter und Manen schuldlos betreten'.

Früher fanden wir die schwarzen Tiere Varuna, die hellen Mitra gewidmet; es ist nicht zu verkennen, dass auch die abgestreifte Fessel Varuna's im Gegensatz zu jyotih, zu Licht und Unsterblichkeit gedacht ist und mit der Befreiung von ihr der Gedanke an Loslösung von tamas in engem Zusammenhange steht 5). Wenn wir uns erinnern,

<sup>1)</sup> Cf. Ap. VIII, 8, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) An Stellen wie TS. II, 6, 1, 1 wird samidh mit vasanta, tanūnapāt mit grīsma, id mit varsāh u. s. w. in engen Zusammenhang gebracht.

<sup>3)</sup> RV. VIII, 48, 3. TS. III, 2, 5<sup>m</sup> etc.

<sup>4)</sup> Der Text ist nicht sicher überliefert. Zu den Worten bei Äpastamba cf. AV. VI, 117, 1.

<sup>5)</sup> Cf. auch MS. IV, 1, 5 (7, 7): — tān devā etena yajusādrīhan, yad etad yajur vadaty esām lokānām dhrtyai / nir varunasya pāçād

dass der alljährlich dargebrachte Agnistoma als ein Frühlingsopfer angesehen werden darf, so scheint es, dass dieser
Gegensatz, in den hier Varuna's Fessel zu suvar, jyotik
gestellt wird, auf einem natürlichen Grunde beruht 1).

Auf die Avabhrthaceremonie folgt das Schlussopfer, die Udayanīyā. Sie besteht in der Darbringung einer go vaçā anūbandhyā (Āp. XIII, 23, 6) für Mitra-Varuņa, wobei man das Ceremoniell des nirūdhapaçu befolgt. Einige Rituallehrer lassen anstelle eines einzigen drei derartige Rinder opfern, eine zweifarbige Kuh für MV., eine vielfarbige für die Allgötter, eine rote für Brhaspati <sup>2</sup>).

MV. stehen öfter in Bezug zum Rinde, nicht nur in der rituellen Litteratur<sup>3</sup>), sondern auch im RV.<sup>4</sup>). Was uns hier interessirt, ist, dass es sich wenigstens nach der indischen Interpretation um die Darbringung einer unfruchtbaren Kuh handelt. Der Comm. zu Āpastamba erklärt vaçā mit vandhyā<sup>5</sup>) und Çat. Br. IV, 5, 1, 9 sagt: atha yadā na kaçcana rasaḥ paryaçiṣyata tata eṣā maitrāvarunī vaçā samabhavat tasmād eṣā na prajāyate. Die Texte deuten den Brauch rein rituell; Mitra gehöre das am Opfer Wohlgeopferte, Varuṇa das Misslungene<sup>6</sup>); aber diese Deutung zeigt, glaube

amuksīti varuņapāçād eva nirmucyata ātmano 'hinsāyai, svar abhivyakçam iti tama iva vā esa prapadyate parīnaham / svar evābhivipaçyati, jyotir vaiçvānaram (I, 1, 5) ity asau vā ādityo jyotir vaiçvānaram —

<sup>1)</sup> Dass Varuna's Fessel' ins Wasser geworfen wird, beweist nichts für die "Regenzeit". Vielmehr darf man an die Ceremonie des Todaustreibens im Frühjahr erinnern, wobei die den Tod darstellende Figur, Puppe etc. gewöhnlich ins Wasser geworfen (seltener verbrannt) wird. Cf. Grimm, DMyth. II, 639 ff. Frazer, the golden bough I, 258, wo man weitere Citate findet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Çat. Br. IV, 5, 1, 11; MS. IV, 8, 6 (114, 1); Āp. XIII, 23, 12. Kāt. X, 9, 12.

<sup>\*)</sup> z. B. TS. II, 1, 7, 1; 5, 5, 4. 5; 6, 7, 1. 4; VI, 6, 7, 4; Kāt. IV, 11, 15 etc.

<sup>4)</sup> I, 153, 3; X, 65, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cf. auch Kāt. XV, 8, 26: vaçā vandhyā ya upagamyamānāpi garbham na grhnāti.

<sup>6)</sup> Cat. Br. IV, 5, 1, 6; MS. IV, 8, 6 (114, 6); TS. VI, 6, 7, 4.

ich, nur, dass die Ritualisten mit diesem Brauch, das Frühlingsopfer mit der Darbringung einer unfruchtbaren Kuh für MV. zu beschliessen, nichts mehr anzufangen wussten. Entweder ist die Wahl eines solchen Tieres (immer vorausgesetzt, dass die Erklärung des Wortes durch das Çat. Br. und die Commentare richtig ist) ein erster Schritt auf dem Wege, die Kuhopfer zu beseitigen, indem man anstelle einer gewöhnlichen Kuh eine unfruchtbare setzt, oder aber sie schliesst sich an das Frühlingsfest, das den Winter endet, als Reminiscenz aus älterer Zeit an. In das tropische Klima passt eine unfruchtbare Kuh beim Frühjahrsopfer nicht mehr; sie wäre eher ein Symbol des Winters, der unfruchtbaren Zeit und stünde im Einklang mit dem Gegensatz von tamas und jyotih, svar, der am Ende des Agnistoma so deutlich zum Ausdruck kommt 1).

Das Schlussbad kommt bei jedem Somaopfer vor; von besonderem Wert für uns ist das des Açvamedha, des grossen mit besonderer Feierlichkeit vollzogenen Opfers, das der König zur Mehrung seines Reiches darbringt; hierbei wird "auf das Haupt eines Mannes", den mehrere Texte als einen Repräsentanten Varuna's ansehen und mit den Zügen Varuna's ausstatten, geopfert; wir haben hier den seltenen Fall, dass wir aus einer rituellen Beschreibung das Bild eines vedischen Gottes reconstruiren können<sup>2</sup>). TBr. III, 9, 3, 15: "varuno

i) Ich bezeichne diese Erklärung nur als einen Versuch; denn Vaçā heisst sonst nicht immer 'unfruchtbare' Kuh.

<sup>3)</sup> Āp. XX, 22, 6: avabhrthena pracaryātreyam cipivistam khalatim viklidham cuklam pingāksam tilakāvalam avabhrtham abhyavanīya tasya mūrdhañ juhoti mrtyave svāhā, bhrūnahatyāyai svāhā, jumbakāya svāheti tisrah. ÇÇS. XVI, 18, 18: athātreyam sahasrenāvakrīya yah cuklah pingākso valinas tilakāvalo viklidhah khando bandah khalatih. TĀr. I, 2, 3: patharo viklidhah pingah. Kāt. XX, 8, 17: pingalakhalativiklidhacuklasya mūrdhani. Es darf hier an die Erzählung von Varuna und Bhrgu Çat. XI, 6, 1 erinnert werden. Bhrgu sieht auf seiner Wanderung einen Mann "schwarz, mit gelben Augen, einen Stock in der Hand' zwischen zwei Frauen von verschiedener Schönheit. Die Elemente dieser Sage haben dabei eine Umprägung erfahren.

vai jumbakaḥ | antata eva varuṇam avayajate | khalater vikli-dhasya çuklasya pingākṣasya mūrdhañ juhoti | etad vai varuṇasya rūpaṃ | rūpeṇaiva varuṇam avayajate; fast ebenso äussert sich Çat. Br. XIII, 3, 6, 5; TĀr. I, 2, 3. Also in Gestalt eines kahlköpfigen, aussätzigen, gelbäugigen Mannes¹), zu dessen Bild die verschiedenen Texte bald die eine, bald die andere Eigenschaft hinzufügen²), denkt man sich Varuṇa; auch die äussere Beschreibung entspricht somit dem Schrecken, der von Varuṇa ausgeht. Wir dürfen zur Vervollständigung des Bildes die Bezeichnung apsu magna nicht vergessen (Kāt.); denn im Wasser stehend empfängt dieser Mann auf sein Haupt die Spenden³).

¹) viklidha wird von einigen als 'aussätzig' (ÇÇS. Comm.), von anderen als dantura 'mit übergrossen Zähnen' (Kāt. Comm.) verstanden. TBr. Comm. III, p. 708 wiederum: svedanaçīlaçarīrah, viklinnadeho vā. TĀr. p. 12: vividhakledanayuktah. Die Comm. zu Vāj. S. XXV, 9 und Kāt. erklärten çukla mit atigaura; der zu TBr. mit citrin.

<sup>2)</sup> ÇÇS. z. B. noch die Bezeichnung khanda (Comm. verkrüppelt), banda (Comm. impotent).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach der Angabe von CCS. u. Āp. soll ein Ātreya zu dieser Ceremonie gewählt werden. Es ist auffällig, dass man nach CCS. ihn ,kauft', und zwar sahasrena gavām (Cf. TMBr. VI, 6, 11 bei andrer Gelegenheit: tasmād ātreyam candrenecchanty atrir hi tasya jyotih); das führt auf den Gedanken, dass diese Ceremonie die Erinnerung an ein Menschenopfer aufbewahrt hat, bei der dieser Gekaufte als ein Substitut für einen andern galt. Die die Spenden begleitenden Sprüche mrtyave svāhā, bhrūņahatyāyai svāhā bestätigen das. Auch bei Hariçcandra's Opfer, das ebenfalls Varuna galt, wurde für den Sohn des Königs ein andrer (und zwar Cunahçepa) gekauft. Wer Frazer's Golden bough durchgelesen hat, wird sich des Abschnittes über temporary kings (I, 227 in dem Kapitel ,killing the divine king') erinnern, wonach der König bei Zeichen körperlicher Schwäche oder am Ende einer gewissen Periode getötet werden musste. Unter den bei Frazer verzeichneten Beispielen sind auch solche aus Indien. Vielleicht dürfen wir das aus dem Acvamedha hier anreihen: der neue siegreiche König feiert ein grosses Opferfest; der alte wird an dessen Schlusse abgetan. Anstelle des Königs trat im Ritual ein gekaufter Mann, dessen körperliche Eigenschaften das Bild des Königs Varuna wiedergeben sollten (cf. ,Alt-Indien' pag. 94).

In all diesen Quellen finden wir die Bezeichnung pingākṣa, pingala oder pinga. Mit dieser Eigenschaft Varuṇa's (oder seines ihm geopferten Ebenbildes) stimmt auch das ihm TĀr. I, 32, 2 gegebene Adjektivum aruṇa¹) überein und hiranyaçrnga in demselben Text²). An andrer Stelle wird ein khalati dem Dyaus, dem Sūrya ein haryakṣa, ein mirmira dem Mond, den Nakṣatra's ein kilāsa (Aussätziger), dem Tage ein çukla pingala, der Nacht ein kṛṣṇa pingākṣa geopfert³).

Wir haben oben gesehen, dass am Ende des Frühlingsopfers der Opferer seinen Gürtel ins Wasser wirft und alle
von dem Wasser, ohne sich umzusehen, zurückkehren. In
Bezug auf die hier ermittelte Jahreszeit, zu der Varuna's
Fesseln abgeschüttelt werden, stimmt die Varunapraghāsafeier, das einzige Opfer, das Varuna allein zum Mittelpunkte
seiner Ceremonien macht, nicht überein<sup>4</sup>). Zwar erscheint
V. auch da als ein strafender, rächender Gott; Sünde und
Beichte spielen hier eine Rolle, und zur Lösung von Varuna's
Fesseln wird das Opfer veranstaltet: yad varunapraghāsair
yajeta sarvasyānhaso 'veṣṭyai MS. I, 10, 10 (S. 150, 10) und
ähnlich das Çat. Br. 5). Zum Teil mit denselben Sprüchen

<sup>1)</sup> varundydrundyeti vratahomah. (Es ist aber möglich, dass aruna hier nicht Attribut, sondern selbständig ist.) — Dementsprechend finden wir ausser "schwarzen" Tieren für Varuna auch arunababhru, babhru u. a.; z. B. Vāj. Samh. XXIV, 2 und oben S. 25<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) TĀr. X, 1, <sup>47</sup>: hiranyaçrigam varunam prapadye tīrtham me dehi yācitah — Unklar ist das Wort mançcatu. Cf. Benfey, Vedica und Verwandtes 57 ff.; L. v. Schröder zu MS. IV, 11, 1 (162, 3). — Grassmann, WB; de Saussure (mém. p. 120 1) gehen für den ersten Teil auf mäns zurück. TĀr. I, 8, <sup>41</sup> sagt candramāc catur ity ucyate.

<sup>\*)</sup> TBr. III, 4, 17.

<sup>4)</sup> Āp. VIII, 4, 13: in Vasanta: Vaiçvadeva; in Prāvṛs: Varuṇa-praghāsāḥ; in Çarad: Sākamedhāh.

<sup>5)</sup> II, 5, 2, 4: atha yad eşa etaiç caturthe māsi yajate tan nāha nv evaitasya tathā prajā varuņo grhņātīti devā akurvann iti nv evaisa etat karoti yāç ca nv evāsya prajā jātā yāç cājātās tā ubhayīr varuņapāçāt pramuficati tā asyānamīvā akilbhisāh prajāh prajāyate tasmād vā eşa etaic caturthe māsi yajate /

wie beim Somaopfer geht das Bad vor sich 1). Aber in der für dieses Opfer vorgeschriebenen Jahreszeit liegt eine wesentliche Verschiedenheit; denn nach Açv. ist es der "fünfte Vollmond", in den die Feier fällt; und andere Sütren, die genauere Angaben machen, nennen Āṣāḍha oder Çrāvaņa d. h. den Anfang der Regenzeit. Diese Angabe ist so sicher und das Fest ist in den Rahmen der Cāturmāsyafeiern so fest eingespannt, dass an dieser Lage des Opfers kaum ein Zweifel möglich scheint. Sie wird bestätigt durch gewisse andere Vorschriften, z. B. durch die auf Regen weisende Verwendung der Karīrafrüchte bei den Praghāsāh und durch den Gebrauch des Holzes blühender Bäume als Brennholz, junger Reiser als Barhis bei dem vier Monat früher stattfindenden Vaiçvadevacāturmāsya. Varuna würde also als Gott der Wasser in seine Stellung bei der Varunapraghasafeier eingerückt sein und damit, was sehr wohl möglich wäre, der Auffassung einer späteren Zeit entsprechen. Zweifel in Bezug auf die Ursprünglichkeit dieser Stellung sind dennoch nicht ganz ausgeschlossen. Denn hier ist Yava das verordnete Opfermaterial, und zur Begründung fügt die MS. (I, 10, 12, p. 151) hinzu: yad vai prajā varuņo grhņāti çamyam caiva yavam cāpi na grhņāti, hemanto hi varuņo, yā evāvaruņagrhītau tābhyām evainā varuņān muñcati | varuņo vai yavo varunadevatyah | svenaivainā bhāgadheyena varunān muñcaty anrtad vai tah praja varuno 'grhnat | yad eta anrtapacū anrtād evainā varunān muñcatah . . . Die hier gegebene Identifikation Varuna's mit dem Winter kommt sonst, so viel ich weiss, nicht vor. An andern Stellen werden die Jahreszeiten anders verteilt, Mitra-Varuna wird z. B. der Herbst zugewiesen<sup>2</sup>), so dass man die vereinzelte Stimme der MS.

<sup>1)</sup> Āpastamba VIII, 7, 26: Sie treten mit dem Spruch "niedergetreten ist Varuna's Fessel' an den Rand des Wassers; 8, 18: "empor blicken wir aus dem Dunkel', mit diesem Vers verehren sie die Sonne, stossen das Wasser am Ufer (mit dem Fuss) zurück u. s. w. (wie oben S. 29).

<sup>2)</sup> TS. IV, 4, 12 g; ÇÇS. XVI, 9, 31; Kāt. XX, 8, 30 etc.

als einen gelegentlichen Einfall der Yājňika's betrachten Ein Argument zu ihren Gunsten bildet die Verwendung von Yava, der auch sonst bei Opfern für Varuna gebraucht wird 1). Bei den Erstlingsopfern wird mit Yava im Frühling, mit Reis im Herbst geopfert2), Yava ist also eine Frucht, die im Winter reift; es wäre möglich, dass der Varunapraghasa, der der Lösung von Varuna's Fesseln gilt, ehe er in dem Cyklus der Cāturmāsyas einen festen Platz beim Eintritt der Regenzeit fand, gleichen Zwecken diente wie die Schlussceremonien des Agnistoma, nämlich einer Befreiung von Varuna's Fesseln am Ende der Winterzeit<sup>8</sup>). Der Gesichtspunkt bedarf noch eingehender Prüfung, insbesondere auch mit Bezug auf die anderen mit dieser Feier verbundenen Gebräuche und das als anrtapaçã bezeichnete Widderpaar<sup>4</sup>), ehe er beanspruchen darf als mehr denn eine Hypothese zu gelten.

Überall zeigt sich also Varuna als ein finsterer Gott,

¹) TS. I, 8, 7, 1; 8, 1; 10, 1; Çat. Brāhm. IV, 2, 1, 11: tasmād ahur varunyo yava iti / aber wohl nicht immer, cf. den catuskapāla (purodāça) TS. II, 3, 12; daçakapāla TS. I, 8, 17; caru II, 2, 5, 1 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rituallitt. 86. 120; Gobh III, 8, 22 Comm. p. 572; Crautapadārthanirv. p. 96: yavāgrayanakālo vasantab. Kāt. Paddh. p. 159. [Anders TS. VII, 2, 10, 1: yavam grīsmāya.] Man kann einwenden, dass eben alle Opfer im Frühjahr und Sommer mit Yava darzubringen Sitte ist; aber es fällt doch auf, dass die Beziehung von Varuna, nicht von andern Göttern dazu besonders betont wird. Cf. auch VMyth. I, 223.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zu beachten ist das Opfern im Daksinafeuer; ÇBr. II, 5, 2, 25. Oldenberg, Rel. d. V. 319. 320. Ein Opfer zur Befreiung von Varunas Fesseln würde, wollte man die Fessel auf die Regenzeit und ihr Dunkel beziehen, zu deren Anfang keinen Sinn haben; so wenig wie man die Befreiung von den Fesseln des Winters an dessen Anfang feiern kann. Es stimmt also auch diese Ceremonie nicht zu der gegenwärtigen Lage der Varunapraghäsäh am Anfang der Regenzeit.

<sup>4)</sup> Sie mögen wohl ein Substitut für das Opfer wirklicher Tiere sein. Das Backen zweier solcher Tiere erinnert (ohne dass ich sonst vergleichen will) an die in Form eines Ebers hergestellten Yulbrote und ähnliche Backwaren.

der die Menschen fesselt, dem schwarze Tiere zueigen sind, während er selbst als ein kahlköpfiger, gelbäugiger Mann dargestellt wird. Varuna ist ein Rächer der Sünde und ein Hüter des Rechtes. "Wenn ein Unrecht geschieht, so packt Varuna", heisst es TBr. I, 7, 2, 6; der Titel dharmapati, satyadharman kommt ihm zu¹). Von allen Göttern der vedischen Welt berührt V. sich am engsten mit Yama, der in der späteren Zeit die Bezeichnung dharmarāj, dharmarāja führt²). Beide sind Herrscher im Totenreich, vor deren Angesicht schon nach RV. X, 14, 7 der Verstorbene tritt, beide führen den "Stab'³), die Schlinge in der Hand⁴), das Attribut der Nacht, der Druh, des Todes⁵).

## e) Der rituelle Varuna im RV.

Dem an dem Ritual geschärften Blick wird es nicht schwer sein, die dort wahrgenommenen dunklen Linien, die von Varuna ausgehen, in den RV. zu verfolgen. Die wichtigste aller Stellen ist hier der schon mehrfach herbeigezogene Vers des Totenliedes X, 14, der ihn neben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z. B. TS. I, 8, 10, 1. TBr. I, 7, 10, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ehni, Yama <sup>2</sup> 98. Ihre Wohnstätten werden Mbh. II, Adh. VIII resp. IX beschrieben. Adh. XII unterscheidet aber die Bewohner der Sabhä Yama's von denen der Sabhä Varuna's.

³) Von Var. heisst es Manu IX, 245 īço dandasya, rājāām dandadharah.

<sup>4)</sup> Varuna wird auch so abgebildet: Bergaigne III, 114. Die Nacht heist SVBrähm. III, 8, 2 pāçahasta. Von druháh páça spricht RV. VII, 59, 8; von mrtyór (bándhana) ib. v. 12. AV. XVII, 30.

TS. I, 2, 1, 4 h in dem Spruche Mitra fessele dich am Fusse' scheint Mitra boni ominis causa für Varuna zu stehen cf. Çat. Br. III, 2, 4, 18.

<sup>5)</sup> Auch das haben sie gemein, dass von Varuna nach TMB. XVIII, 9, 1 und ebenso, wenigstens nach der iranischen Sage, von Yama die Majestät (bharga resp. hvarenanh) entflieht. Nach TBr. I, 8, 1, 1; 8, 9, 1 entflieht von ihm die Kraft (vīrya); diese verliert aber auch Indra. TBr. I, 8, 5, 1.

Yama stellt. X, 84, 7 stehen neben einander várunac ca manyúh; die Abwendung seines Zornes, die Sündenvergebung spielt in den an ihn gerichteten Liedern eine grosse Rolle 1), dhūrtí kommt von Göttern nur ihm allein zu (I, 128, 7) und stellt ihn neben den árarivāns oder árāvan mártya, dessen dhūrtí gefürchtet wird. Von den 9 Versen, an denen héda, hédas allein<sup>2</sup>) vorkommt, sprechen vier von Varunas Zorn. Schon Bergaigne hat erkannt, dass Varunas Charakter "quasi démoniaque" erscheint<sup>3</sup>) und zwischen Varuna und Vrtra gewisse Berührungspunkte vorhanden sind4), jener aber ,loin d'être un pur démon' vielmehr der hehrste der Götter ist 5). Vrtra und Varuna gehören jedoch ganz verschiedenen Mythenkreisen an, die von uns sorgfältig zu trennen sind. Varuna-Mitra steht auf der einen, Vrtra-Indra auf der andern Seite; Mitra und Indra bleiben trotz der verschiedenartigen Ideenentwicklung mythologische Synonyma, Vrtra und Varuna aber sind, obwohl das Etymon in der Tat dasselbe sein mag und eine gewisse Verwandtschaft, wie sich später zeigen wird, anzunehmen ist, von einander innerlich und historisch zu scheiden. Wenn man die Übereinstimmung des RV. mit der Anschauung des Rituals betont, so folgt daraus nicht ein Recht, die anderen Angaben der vedischen Lieder zu unterschätzen; nur darf andrerseits Varunas Stellung dort als Weltschöpfer, seine durch die häufige Verbindung mit Mitra etwas freundlicher gewordene Gestalt uns nicht wie bisher veranlassen, die Folgerungen für gering anzusehen, die sich aus der bedeutsamen Übereinstimmung aller rituellen Texte in Wort und Ceremonie ergeben. Die selbständige Tradition der Ritualtexte tritt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 24, 11 ff., 25; VII, 86, 89 u. s.; ,VMitra' p. 53; Bohnenberger S. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Abgesehen von devahédana.

<sup>\*)</sup> Rel. véd. III, 129.

<sup>1)</sup> l. c. III, 115, 128, 129, 139, 147, 148,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) l. c. p. 127.

hier aufs neue ans Licht. Keine Erklärung Varunas darf als ausreichend angesehen werden, welche nicht dem RV., dem Ritual oder dem klassischen Sanskrit gerecht wird und nicht die Möglichkeit einer Vermittlung zwischen den drei Auffassungen gewährt, die wie Radien von einem uns verborgenen Centrum ausgehen und aus verschiedener Zeit aufbewahrt sind.

## f) Weiteres aus dem Ritual.

#### Soma und Varuna.

Unsere rituellen Texte führen noch einen Schritt weiter. Ich übergehe die mannigfachen Angaben, die Varuna in irgend welcher Beziehung zum "Pferde" zeigen, auch sie gehören dem RV. wie der späteren Litteraturschicht an 1). Dagegen scheint mir ein anderes Moment bedeutungsvoll zu sein. Der Gedanke, dass Varuna eine Bezeichnung des Mondes sein könne, ist mir zuerst durch einige Verse des IX. Buches nahe gelegt worden, in denen sein Name für den Somas eingetreten ist, so dass jene Dichter beide Worte als Synonyma angesehen zu haben scheinen 2). Zuerst I, 91, 33).

 <sup>&#</sup>x27;) ,VMitra' p. 34, 35; dazu noch TMBr. I, 8, 3. TBr. III, 8, 4, 1; 20,
 3; 9, 16, 1. Bei einer Spende für ihn ist ein Ross die Dakṣiṇā TS. I, 8, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> VMyth. I, 535. Ich gehe hier nicht wieder auf die Gleichung Soma = Mond im RV. ein, für die ich weiter einstehe. Nur möchte ich denen gegenüber, die sich an Säyana anklammern, bemerken, dass die Worte des Kaus. Brähm. IV, 4: somam rājānam candramasam bhakṣayāmīti (= XII, 5; ÇÇS. III, 8, 15) (cf. auch TBr. I, 4, 10, 7: somo vai candramāh / eṣa ha vai sākṣāt somam bhakṣayati ya evam vidvān sākamedhair yajate) für die ganze Vorstellung mehr bedeuten als das Schweigen des späten Commentators, zumal sie mit dem Kreis der Ceremonien, die wir vom Somaopfer kennen, in Einklang stehen.

<sup>)</sup> rájňo nu te várunasya vratáni brhád gabhīrám táva soma dháma / çúcis tvám asi priyó ná mitró daksáyyo aryamévāsi soma.

Soma ist in diesem Verse angeredet; mit Mitra, Aryaman verglichen, mit Varuna aber gleichgesetzt. Allein für sich beweist der Vers nichts, denn man könnte trotz des fehlenden na oder iva in Pāda a) auch einen indirekten Vergleich suchen, aber das geht in IX, 95, 41) nicht an. Hier, in einem Pavamānaliede, ist váruņa deutlich eine andere Bezeichnung für Soma und von der ganzen Terminologie, die die Somalieder sonst kennzeichnet, umgeben. Grade "Trita", der ihn hier im Meere trägt, ist der mystische, öfter in diesem Zusammenhange genannte Opferer, der Soma keltert<sup>2</sup>); es liegt keine Veranlassung vor, beide Worte, Soma und Varuna, hier anders denn als Synonyma zu behandeln. Dazu kommt noch das freilich mystische Lied IX, 73, 3. 9, ferner VIII, 41, 8, wo Varuna als ein samudró apīcyāh bezeichnet wird 3), ein Ausdruck, der von dem nektarhaltenden Monde gebraucht und auch, wie vol. I, 327 ff. gezeigt ist, verständlich ist4); ferner einzelne andere unwesentliche Berührungen, die nur als Illustrationen dienen können, z.B. das an Varuna und Soma betonte Kavitum<sup>5</sup>), sowie einige Verse, deren Inhalt durchaus übereinstimmt, aber an sich wenig beweist<sup>6</sup>). Schon

tám marmrjanám mahisám ná sánau ançúm duhanty uksánam giristhám / tám vävaçānám matáyah sacante tritó bibharti várunam samudré //

<sup>3)</sup> IX, 38, 3: etám tritásya yósano hárim hinvanty ádribhih / indum indrāya pītáye.

Die Jungfrauen' sind, wie andere Stellen (IX, 1, 8; 8, 4; 38, 3; 46, 6) zeigen, die Finger. Vergl. weiter:

<sup>34, 4:</sup> bhúvat tritásya márjyo bhúvad índrāya matsaráh / — 102, 2, 3. — 37, 4; 86, 20.

sá samudró apīcyàs turó dyām iva rohati.

<sup>4)</sup> Nicht in Betracht zu ziehen ist IX, 77, 5, wo Soma mit Varuna und Mitra identifizirt wird. Ein Varuna d. i. ein strafender Gott ist Soma dort für den hurúg yaté.

<sup>5)</sup> In Bezug auf Soma cf. I, 400 ff., in Bezug auf Varuna die ,VMitra' S. 79 ff. bes. 81 citirten Stellen.

<sup>6)</sup> IX, 73, 8 (Var.): tri sá pavitrā hrdy antar á dadhe und IX, 97,

Bergaigne hat die Verwandtschaft von Varuna und Soma betont, freilich in dem Irrtum befangen, dass es Soma-Soleil sei 1), und wir kommen in der Tat über das von IX, 95, 4 gegebene Zeugnis für die gelegentliche Synonymität beider Worte nicht hinweg. Nur darf nicht verkannt werden, dass dieser Sprachgebrauch ganz vereinzelt eintritt und im Allgemeinen nicht beliebt gewesen ist. Das hat in der mit jedem Namen verbundenen besonderen Individualität seinen tieferen Grund: wie an Yama (= Candramas) die Vorstellung vom Todesgott, an Brhaspati (= Candramas) vorwiegend das Kavi- und Brahmatum haftete, so an Soma (= Candramas) vorwiegend die Vorstellung vom Göttertrank. Diese ist an Varuna nicht entwickelt: bei ihm handelt es sich nicht um den Nektar, sondern um den finsteren, strafenden Gott, der im Gegensatz steht zu Mitra, dem priyátama nrnám<sup>2</sup>), um den Typus eines Königs, der dhrtavrata, dharmapati ist und den Übertreter des Gesetzes straft. Es ist darum noch nicht ausgeschlossen, dass der Wirkungsbereich des einen Namens in den des andern übergreift, so sind Varupa, Soma, Brhaspati Herren der Weisheit, Varuna und Soma Herren der Ströme, der Wasser; im Übrigen hat der Veda sie genau geschieden 3). Man wird geneigt sein jene gelegentliche Bezeichnung des gekelterten Soma als Varuna für dichterische Laune zu halten und zur Bekräftigung dessen auf den von mir selbst oben abgelehnten Vers IX, 77, 5 zu verweisen, der Soma bald ,Varuna', bald ,Mitra' nennt. Meine Stellungnahme wird durch das Ritual begründet. Grade hier finden

<sup>55 (</sup>Soma): sám trí pavítrā vítatāny eşi; oder VI, 70, 1: dydvāprthivi várunasya dhármanā viskabhite und einer der oben I, 417 s angeführten Verse wie IX, 101, 15 ví yás tastámbha ródasī.

<sup>1)</sup> III, 130 ff.

<sup>2)</sup> Über die Häufigkeit solcher Beiworte wie priyá etc. s. Eggers, 8 42

<sup>\*)</sup> Manchmal sogar einander gegenüber gestellt; z.B. Çat. Br. IV, 2, 1, 11.

wir Soma als Varuna selbst oder als Vāruna zu Beginn des Agnistoma dargestellt, und aus solcher Quelle mag jene Identifikation entsprungen sein, welche als dichterische Laune abzuweisen mehr bequem als sachlich sein würde 1).

Nach Beendigung des Somahandels<sup>2</sup>) heisst es bei Āpastamba X, 27, 9: der Opferer erhebt sich mit dem "König" (Soma) unter Hersagung des Spruches: ,ich erhob mich mit dem Leben etc.' und geht mit den Worten: .den weiten Luftraum geh entlang' auf den Wagen zu. 10: ,Du bist Aditis Sitz', mit diesem Spruch breitet der Adhvaryu ein schwarzes Fell in das Innere des Wagens, den Hals nach Osten, die Haare nach oben, setzt den König' darauf mit den Worten: ,setze dich auf Aditis Sitz', umhüllt ihn mit einem Tuch, indem er sagt: ,in den Bäumen breitete (Varuna) den Luftraum aus' und befestigt vorn (an der Thür) ein schwarzes Fell, den Hals nach oben, die Innenseite nach aussen, mit dem an die Sonne gerichteten Verse: ,es führen empor den Jatavedas' . . X, 28, 1: "Jetzt berührt er nach Art des Neu- und Vollmondsopfers die Jochenden, zieht den Wagen mit dem Spruch: ,Varuna gehörst du' empor, stützt ihn mit den Worten: "Varuna stütze dich", befestigt den Zapfen mit "Varunas Stütze bist du" 3), treibt die Zugstiere heran mit den Worten ,kommet heran, ihr roten, das Joch tragenden etc.', wirft den Jochriemen um, "Varuna gehörst du' und legt die Halfter4) an: "Angelegt ist Varunas Fessel'. 2: Ebenso schirrt er den nördlich stehenden Ochsen

¹) Ich übersehe nicht, dass Soma auch noch mit den andern Göttern identifizirt wird (cf. VS. VIII, 55 ff.; TS. IV, 4, 9, 1); aber mir scheint, dass ein wesentlicher Unterschied ist und jene Identifikationen nur äusserliche Geltung haben, mehr zufällig sind, während die mit Varuna rituell durchgebildet ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Āp. X, 20, 12—27, 8; s. VMyth. vol. I, S. 71 ff.

<sup>3)</sup> TS. I, 364. Comm. a. E. bezieht varunasya in einem der Sprüche auf den Stier!

<sup>4)</sup> abhidhānī, zweifelhaft. Die Art des Anschirrens ist mir nicht deutlich.

an. 3: Der Subrahmanya kriecht mit zwei grünen Zweigen zwischen die Deichseln; es sind Palāça- oder Çamīzweige. 4: Nun fasst der Adhvaryu den Wagen an und gibt den Befehl: ,für König Soma, der gekauft ist, der vorwärts gefahren wird, recitire! Subrahmanya, rufe die Subrahmanya.

Der Zug bewegt sich hierauf vorwärts zur Vedi, während die Adhvaryus einen in bestimmter Form hergestellten Sessel aus Udumbaraholz (wohl das Modell eines alten Königsthrones) nehmen. Äp. X, 29, 9: vor dem Prägvança stellt einer (nach der Ankunft) den Wagen mit der Deichsel nach O. oder N. gerichtet hin, richtet ihn in früherer Weise empor, stützt ihn, zieht den Zapfen heraus mit "Varunas Stütze bist du", löst das Band mit "gelöst ist Varunas Fessel", entfernt die Halfter "entfernt ist Varunas Fessel". 10: So schirrt er den nördlichen Stier ab. 11: Der linke wird abgeschirrt oder bleibt angeschirrt.

Es folgt die Atithi-ceremonie. Āp. X, 30, 14: nachdem er mit dem Haviskrt seine Stimme freigelassen und den nördlichen Stier (wenn es vorher nicht geschehen war) abgeschirrt hat, 15: entfernt er mit den Worten: 'du gehörst Varuna' das Tuch, fasst mit dem Spruch 'du bist Varuna, der die Gesetze hütet' den König, nimmt ihn herab unter Hersagung der Worte 'mit ungebrochenem Fittich steige herab zu den Untertanen (prajā), verlangend zu den verlangenden, freundlich zu den freundlichen, o König Soma etc.' und bewegt sich vorwärts 'den weiten Luftraum geh entlang'. X, 31, 1: Mit dem Thronsessel schreitet der Pratiprasthātr voran. 2: Mit dem Verse 'deine Wohnungen' (RV. I, 91, 4) betritt er durch das östliche Thor den Prāgvança¹), bringt den Thron hinter dem Āhavanīya nach Süden²) 'Varunas rechter Sitz bist du' und stellt ihn südlich

<sup>1)</sup> Die Hütte des Opferers cf. Ap. X, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Āp. Comm. erklärt atihrtya anders, mit rājānam anyasmai pradāya.

vom Ähavanīya auf. 3: Auf den Thron breitet er, wie vorher auf den Wagen, das schwarze Fell und setzt den König darauf. 4: "Du bist Varuņa, der die Gesetze hütet", damit begrüsst er ihn. 5: "Du gehörst Varuņa", mit diesem (an das Tuch gerichteten Spruch) umhüllt er ihn mit einem Tuch. 6: "So verehre Varuņa den hohen, den weisen Hüter des Amŗta. Er gebe uns dreifachen Schutz. Schützet mich, Himmel und Erde, in eurem Schooss"), mit diesem Verse soll er immer dem Könige nahen. 7: "Zwischen Agni und den König gehet nicht", befiehlt er. —

In derselben Weise wie hier, und wie früher beim Wagen, wird später, wenn Soma auf den Opferplatz gebracht ist<sup>2</sup>), ein schwarzes Fell in das Innere des südlichen Wagens gebreitet und der König darauf gesetzt. "Nun übergibt der Opferer — heisst es Āp. XI, 18, 1 — ihn den Göttern. "Dies ist, o Gott Savitr, euer Soma". 2: Er redet ihn an mit "du gingst, o Soma, hier als Gott unter die Götter", und wendet sich von links nach rechts mit den Worten "ich hier als Mensch zu den Menschen", streckt seine Hände nach Osten "Verehrung den Göttern", nach Süden "Svadhā den Manen" und geht mit den Worten "befreit von Varuṇas Fessel" hinaus, blickt nach Osten "das Svar erblickte ich" und schaut über den ganzen Vihāra, "Suvar möchte ich erblicken"!, auf den Āhavanīya mit "Licht des Vaigvānara" "8)!

Wir werden hieraus entnehmen, dass das Ritual während der einleitenden Ceremonien Soma und Varuna in enge Beziehung setzt. Die Bräuche sind den Brähmanas nicht weniger als den Sütren bekannt. Ait. Br. I, 13, 26 z. B. sagt: varunadevatyo vā eşa tāvad yāvad upanaddhaḥ; ebenso I, 30, 26; TS. VI, 1, 11, 5. 64): varuno vā eşa yajamānam

<sup>1)</sup> TBr. II, 5, 8, 4.

<sup>2)</sup> Nach dem Pranayana; Ap. XI, 17, 10.

<sup>3)</sup> Dieser letzte Abschnitt enthält nach dem oben S. 29 gesagten nichts Wesentliches; ich habe ihn nur der Vollständigkeit wegen angeführt.

<sup>4)</sup> Cf. VMyth. II, p. 215.

abhyaiti yat krītah soma upanaddhah und vorher 11, 1: vāruņo vai krītah soma upanaddhah; Cat. Br. III, 3, 4, 25 (S. 256) sa yad āha varuņasya skambhasarjanī stha iti varuņyo hy eşa etarhi bhavati yat somah krītah 1). Warum grade krītah somah so bezeichnet wird, vermag ich nicht anzugeben; warum aber upanaddhah somah so genannt wird, lässt sich, wenn wir nicht rein äusserliche Gründe annehmen wollen. Zu dem Soma einhüllenden Tuche wird gesagt, dass es Varuna gehöre; upanaddhasya somasya varuno devatā heisst es TS. Comm. I, p. 370. Was bedeutet die Symbolik? Es ergab sich, dass der Agnistoma ein Frühlingsopfer ist, bei dem Soma wieder zu den Göttern zurückkehrt und die damit zusammenhängende Befreiung von Varunas Fesseln im Gegensatz zu dem dort begrüssten Lichte steht. Man kehrt, um Varuna zu entgehen, dort, ohne sich umzuwenden, von dem abschliessenden Bade zurück 3), trägt als Zeichen neubelebten Opfers Brennholz dabei in der Hand. Wir haben weiter gesehen, dass bei den Varunapraghasah wenigstens die Maitr. Samh. Varuna als hemanta bezeichnet und auch hier ein Bad, das mit gleichen Ceremonien und Sprüchen vollzogen wird, das Fest beschliesst. Also wird, so schliesse ich, der ,eingehüllte Soma', der Varuna gehört oder selbst als Varuna bezeichnet wird, den in Varunas Hand befindlichen Nektartrank bezeichnen. Das ist der Punkt, in dem Varuna und Vrtra einander sich nähern. Aber nicht mehr als das, identisch sind sie nicht. Vrtra ist, wie ich später zu zeigen versuchen will, der Winter, Varuna nicht; das wird durch verschiedene Momente, vor allem durch den Dual Mitravarunau widerlegt, in dem beide Götter sich wie complimentäre Wesen verhalten und einander ergänzen, etwa wie satyangte, dyāvāprthivī, usāsānaktā. Wäre Varuna der Winter, so müsste Mitra der Sommer sein, was anzunehmen kein Anlass vorliegt.

<sup>1)</sup> Cf. noch MS. III. 7, 8.

<sup>\*)</sup> VMyth. III, S. 29.

Gegen Varunas unmittelbare Beziehung auf den Winter sprechen ferner vereinzelte Epitheta, die ihn charakterisiren wie ,caturanīka', ebenso die Schilderungen seines goldenen Gewandes, Thrones, Wagens, mit denen der Rgveda nicht kargt. Man könnte sagen, Varuna sei die Nacht, Mitra der Tag; aber von hier finden wir keinen Übergang zu dem Beherrscher des Meeres: denn wir können uns nicht darauf beschränken, einen Charakterzug anfliegen zu lassen. sondern müssen einen Weg suchen, auf dem rationeller Weise die Entwicklung vor sich ging. All den Bedingungen entspricht am ehesten der Mond. Er ist Herr der Nacht, der Wasser und des Winters und gibt uns die Möglichkeit, die verschiedenen Züge in Varunas Wesen, die früheren sowie die späteren zu verstehen. Zwei Einwände liegen nah: wie kommt der Mond an sich zur Stellung eines Schöpfers der Welt und wie zu dem düsteren Charakter, den der Veda ihm beigelegt hat? Den ersten können wir mit dem Hinweis auf die Ausgestaltung Somas, der die Welten auseinanderhält, die Sonne schafft und den Himmel trägt 1), erledigen. Für den ,finsteren Gott' des Mondes aber haben wir keinen indischen Beleg, wenn wir nicht Yama herbeiziehen wollen. Varuna und Mitra waren aus einer längst verschwundenen Zeit, ehe die Inder ihre neue Heimat besiedelten, überkommen und stehen nicht mehr im Zenith ihres Kults. In dem südlicheren Lande mit seinen hellen Nächten und seinem milden Winter hatte ein derartiger Mondgott keine Bedeutung; die altererbte Nektarnatur trat noch mehr in den Vordergrund und verdrängte den argen Herrn des Winters. Entweder man wies ihm eine Stellung an, die über sein ursprüngliches Wesen hinausging und übertrug ihm einen Teil von dem Charakter des gänzlich verschwindenden Mitra wie die Dichter des V. und VII. Buches, oder man beschränkte ihn vorwiegend auf eines seiner Herrschaftsgebiete: auf die Nacht im Ritual, auf das Meer im klassischen Sanskrit.

<sup>1)</sup> IX, 74, 2; 101, 15; cf. auch Brhaspati.

Die Lücke, welche die indischen Quellen hier lassen, vermag die Anthropologie auszufüllen; denn wir finden an verschiedenen Stellen Belege dafür, dass der Mondgott nicht nur die Rolle eines Weltschöpfers und Herrschers ausüben, sondern auch die Formen eines feindseligen Gottes annehmen kann¹). Zwar würde auch mir der "Himmel' geeigneter erscheinen zum Schöpfer und Hüter der Welt zu werden; aber der Gedankengang, den wir in solchen Dingen für den natürlichen halten, gibt keine Gewähr für die Vorstellungsweise einer primitiveren Welt. Warum sollte schliesslich der Mond, der nachts in mannigfacher Gestalt am Himmel umherwandert, der im Winter höher als im Sommer steht, sich nicht zu einem Gott entwickeln, der das Gesetz hütet und die umherschleichende Sünde straft.

Die hier ausgesprochene Deutung Varunas hat eine Probe in Bezug auf ihre Richtigkeit zu bestehen: wie konnte er vom Mondgott sich zum Meeresgott entwickeln? haften in der indischen und namentlich in der vedischen Vorstellung dem Monde Eigenschaften an, die diese Entwicklung innerlich begründen? Es wäre ja, wie ich einräume, an sich möglich, dass auch ohne eine solch innerliche Begründung einem mythologischen Gebilde neue Elemente zufliessen, so wie nach meiner Meinung die Erbschaft des mehr und mehr beseitigten Mitra zum grossen Teil auf Varuna übergegangen Aber solche ,Ablenkungen und Entgleisungen', die wir hier und dort anzunehmen geneigt sein mögen<sup>2</sup>), hinterlassen den Eindruck der Willkür, solange wir nicht innere Motive dafür auffinden. In der Sprachwissenschaft ist man mehr und mehr bemüht, nach Gründen für sprachliche Abweichungen zu suchen, und dieselbe Pflicht liegt dem mythologischen Exegeten ob.

<sup>1)</sup> Tylor, Anf. d. Kultur I, 347; II, 299, 323, 326. Cf. auch Brinton, rel. of prim. peoples 139. Oldenberg, ZDMG. L, 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oldenberg, l. c. 66 <sup>1</sup>.

## g) Mond und Ozean.

Es ist früher wiederholt der Beziehungen des Mondes zu Regen und zu Gewässern aller Art gedacht worden. Anschauungen der Inder haben hierin nichts Besonderes. sondern stimmen mit denen andrer, arischer und nichtarischer Völker überein, die in dem Mond die Quelle der Wasser, nicht nur des Thaues, sondern auch des Regens sehen. Die enge Beziehung Somas zu āpah, sindhu's u. s. w. ist oben eingehend erörtert worden 1); wir sahen, dass er bald "König der Ströme', bald ein "Tropfen in den Wassern', "Keim der Wasser' u. s. w. heisst oder ,über den Regen herrscht' (IX, 74, 3 tce yó vrstéh). Varuna trifft hierin mit Soma nahe zusammen<sup>2</sup>); aber wir sehen auch, dass er noch nicht rājan oder pati, des Meeres' geworden ist, und wenn er gelegentlich in den Wassern des Meeres wandelt, so überwiegt das seine anderen Eigenschaften in keiner Weise und wird von andern Göttern auch gesagt. apām cicu heisst er VS. X, 7; TS. I, 8, 12, 1 etc. und diese Benennung, die auf den Mond sehr gut passt und mit der einen oder andern Modifikation in Bezug auf Soma wiederkehrt, wäre für einen ursprünglichen Meeresgott kein geeignetes Epitheton.

Es muss hervorgehoben werden, dass von allen vedischen Göttern nur einer im RV. den Namen samudriya führt: Soma<sup>3</sup>). Die Untersuchung über samudra hat gezeigt, dass wir bei diesem Wort ebensowohl an den Ozean des Luftraumes als an den der Erde denken können; Soma wird

<sup>1)</sup> I, 355 ff.

<sup>2)</sup> Cf., VMitra' p. 83. 144. Wie Eggers 68. 69 bemerkt, ist kein unzweifelhafter Beweis vorhanden, dass Mitra in der ar. Periode als Regengott gegolten habe. Wo MV. als Regengötter gemeinsam auftreten, scheint eine Eigenschaft, die Var. allein zukam, auf den andern übertragen worden zu sein.

<sup>3)</sup> IX, 107, 16. (Abgesehen von Varuna I, 25, 7; doch halte ich hier auch eine andere Erklärung für möglich.)

selbst als "ein Meer" (von Nektar) an verschiedenen Stellen bezeichnet"). An dem Somakult ist fast alles Symbolik und so werden auch die Stellen, welche die Somakufe bezeichnen sollen, kaum ausschliesslich in diesem Sinn zu fassen, sondern zugleich entweder auf den uttara oder auf den avara samudra zu beziehen sein. Ausser dem schon citirten Verse IX, 107, 16, wüsste ich als direkt auf den Ozean beziehbar nur zu nennen

X, 123, 2: samudrád ürmím úd iyarti venáh

IX, 35, 2: índo samudramīnkhaya pávasva viçvamejaya,

sowie 84, 4: índuḥ samudrám úd iyarti vāyúbhiḥ éndrasya hárdi kalácesu sīdati //

Der letzte trägt zur Erklärung des zweiten insofern bei als er durch das hinzugefügte vāyúbhih unsere Gedanken von der Möglichkeit ablenkt, dass die durch Soma bewirkte Bewegung des Meeres sich auf die Gezeiten beziehen und Bekanntschaft mit Ebbe und Flut schon im RV. vorausgesetzt werden könne. Bei beiden Versen müssen wir aber von der Gleichung Soma-Mond ausgehen; sie bleiben unverständlich, wenn wir Soma darin für die Pflanze oder den aus ihr bereiteten Trank halten. Dasselbe gilt von IX, 86, 8 rájā samudrám nadyò ví gāhate, wo es nicht notwendig ist, samudrá auf etwas Anderes als den Ozean zu beziehen?). wir hier nur die ersten Ansätze zu der Verbindung von Mond und Meer wahrnehmen, hat die spätere Zeit mit besonderer Vorliebe ihrer gedacht. Aus den Brāhmaņa's weiss ich nur eine Stelle dafür zu nennen<sup>3</sup>); aber in der klassischen Zeit finden wir sie so häufig und so mannigfach ausgesprochen, dass der Mond eher als jedes andere Wesen als Herr, Sohn, Freund etc., ja als der Gott des Meeres

<sup>1)</sup> I, 327.

<sup>2)</sup> Parallel ist IX, 73, 3: maháh samudrám várunas tiró dadhe, wo man tibersetzen muss: ,V. verbarg sich ins Meer'.

<sup>8)</sup> Kauş. Br. III, 1: — tenottarămuttarăm upavased uttarăm u ha vai samudro vijate somam anu daivatam —

erscheint. Einige Beispiele aus ganz verschiedenen Litteraturgebieten mögen hier folgen: Pancatantra I, v. 94 (ed. Kielhorn):

kauçeyam krmijam suvarnam upalād dūrvāpi goromatah pankāt tāmarasam çaçānka udadher indīvaram gomayāt | kāṣṭhād agnih —

Hier gehören Mond und Ozean so eng zusammen wie Seide und der sie producirende Wurm, Gold und Stein, Holz und Feuer etc. Er heisst abdhibandhu<sup>1</sup>), wenigstens nach einigen lexikographischen Angaben abdhinavanītaka, samudranavanīta, sāgarasūnu<sup>2</sup>). Die Kādambarī verbindet beide in folgenden Vergleichen:

- 81, 22 3): tac ca sāgarajalam iva candrodayena candrāpīdanirgamanena sakalam eva samcacālāçvīyam. Oder:
- 148, 74): dūrasthasyāpi kamalinīva savituķ, sāgaraveleva candramasaķ, mayūrīva jaladharasya.
- 249,  $1^5$ ): gambhīraprakṛteḥ saritpater iva candramasā sudūram ullāsyamānasyāpi maryādāvaçād ātmānaṃ stambhayataḥ —
- KSS. I, 39: tato jätä himädres tvam abdheç candrakalā yathā.

KSS. XXXI, 29: sā dṛṣṭvaivāniruddham tam uṣā sākṣād upāgatam amṛtānçum ivāmbhodhivelā nāngeşv avartata /

4

<sup>1)</sup> Ep. Ind. II, p. 3. 5 (Kielhorn).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Er entspricht dem Agni des RV., der dort samudré geboren wird (VMyth. II, 128) und dem Indu sumudráyoni der TS. (ib.). RV. VIII, 102, 4; TS. III, 1, 11, 8; MS. IV, 11, 2 (166) heisst er samudrávāsas:

aurvabhrguvác chúcim apnavánavád áhuve / agnim samudrávāsasam //.

Vom Meerfeuer', das keinen Gegenstand des Kultus bildet, kann hier keine Rede sein. Weder Geldner noch auch Oldenberg (ZDMG. LV, 319) ist zuzustimmen.

<sup>\*)</sup> ed. Peterson, BSS. — ed. Nirnaya Sāgara Press p. 168, 3.

<sup>4)</sup> ed. Nirnaya S. P. 295, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ed. Nirnaya S. P. 461, 6.

Vikramānkadevacarita<sup>1</sup>) XI, 39: ācakarşa himadī-dhitir uccair miçranārtham iva vārdhijalāni.

Nandivar manins chrift $^2$ ): mahāguņa-salilanidhi-salila-saņvardhanas omarājena.

Epigraphia Indica II, p. 3 (ausser L. 1: abdhibandhu) L. 3: sūnur devasya saptajalarāçirasāyanasya³). Mancherlei zur Sache liefern die indischen Sprüche⁴). Das zeigt uns den Weg, auf dem Varuņa zum Gott des Ozeans geworden sein kann.

Varuna war trotz aller Majestät von Haus aus ein finsterer Gott, der unter anderem Himmel und anderen Verhältnissen sich von seinem Ausgangspunkt mehr und mehr entfernte. Im indischen Klima mit seinen hellen Nächten und milden Wintern konnte ein Mondgott von seinem Schlage nicht unverändert bleiben. Er trat vor dem nektarhaltenden Soma zurück und entwickelte sich in einer Richtung, bei der seine Beziehung zu den Wassern den Ausschlag gab. Von diesem Standpunkt aus werden wir den drei Versen, die ihn schon im RV. mit dem Meer in Beziehung setzen oder zu setzen scheinen, durchaus gerecht. Da samudrá dort aber keineswegs immer den Ozean, sondern auch das Luftmeer bedeutet (S. 15), so ist zwar kaum in einem von ihnen mit Sicherheit anzunehmen, dass Varuna der Gott des

¹) ed. Bühler. Cf. Haack, Vikramānkadevacaritam 1897. Ratibor Anh. S. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hultzsch, South-Indian Inscriptions II, 350, l. 79 resp. 358.

<sup>3)</sup> Cf. dazu Kielhorn S. 589.

<sup>4)</sup> Cf. Böhtlingk, Indische Sprüche 2 und Blau's sorgfältigen Index s. v., Mond': Nr. 436, 1162, 1583, 1774, 1999, 2022, 2594, 3539, 4162, 5764.

Von anderen Stellen habe ich notirt: Kum. Sambh. III, 67; Raghuv. III, 17; KSS. XVI, 73; — Kalpasütra ed. Jacobi § 38. — Seitdem diese Abhandlung fertig gestellt wurde (Sommer 1899), haben jene Belege durch Hopkins' Sammlung ,the ocean in Sanskrit epic poetry' AJPh. XXI, p. 378 ff. eine erhebliche Bereicherung erfahren.

Meeres sei. VII, 49, 31) weist durch avapáçyan auf den úttara samudrá hin; in I, 161, 142); IX, 90, 23) bleibt die Entscheidung zweifelhaft. Aber selbst wenn wir darin den Gott des Ozeans suchen wollen, so ist dies immer nur eine unter den Eigenschaften, die der Rk an Varuna hervorhebt; sie kann weder den Vorrang noch besonderes Alter beanspruchen4).

Es ist ein an sich berechtigter Wunsch moderner Exegeten, dass der vedische Himmel reichhaltiger wäre als er tatsächlich ist und die vedischen Inder nicht nur verschiedenen Sonnen-, Mond- oder Luftgöttern, sondern auch anderen Wesen in reicherer Zähl dort Zutritt vergönnt haben möchten. Ich teile diesen Wunsch, kann aber die zu seiner Erfüllung eingeschlagenen Wege nicht gutheissen, welche die vedischen Inder interessanter machen als sie selbst beansprucht haben würden. Nichts wäre Befriedigender als einen Abglanz des indischen Lebens am indischen Himmel wiederzufinden. Die Hauptsache bleibt aber immer, dass wir aus der vedischen Litteratur auch die Beweise beizubringen vermögen.

Wir würden gern auch manches der vielen Agni- und Indralieder hingeben, wenn wir dafür eine vielseitigere Anschauung von der vedischen Zeit eintauschen könnten, und müssen uns doch mit der oft trostlosen Monotonie jener Lieder und ihren zahllosen Wiederholungen zufrieden geben. Wenn sich nach sorgfältiger Prüfung der Quellen ergibt, dass der eine der vedischen Götter im Wesentlichen denselben Ursprung hat wie mancher andere, das Neue an ihm eben nur der Name und die individuelle Schattirung ist, so müssen wir eben das hinnehmen, und den "Mangel an Gedanken" willig ertragen. Ich glaube, dass die trotz der vielen Namen herrschende

yásām rájā váruno yáti mádhye satyānrté avapáçyañ jánānām.

<sup>2)</sup> adbhir yāti váruņah samudraih (cf. S. 18).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) vánd vásano váruno ná síndhūn.

<sup>4)</sup> Noch Pār. GS. I, 5, 10 stellt mitrah satyānām, varuno apām, samudrah srotyānām zusammen, trennt also Varuna noch von Samudra.

Monotonie der Götter sich aus dem synkretistischen Charakter der vedischen Mythologie erklärt, die die Mythologien verschiedener Stämme in sich aufgenommen hat. Wir werden in Zukunft mehr nach der Mannigfaltigkeit dieser ethnologischen Grundlagen als nach Verschiedenheit innerhalb der Götter selbst fragen müssen. Freilich werden die Fäden, die zum Teil in sehr weite Fernen zurückreichen, schwer zu entwirren sein.

# Mitra.

Wie Varuna scheint Mitra aus der weiten Ferne einer indoiranischen Vorzeit hinüber in die vedische Litteratur. Wir finden seinen Namen in Indien und in Iran; er steht in den altpersischen Keilinschriften neben Auramazdā und Anahata<sup>1</sup>). Von Iran gelangte er nach Armenien, wo er in der Provinz Derjan (Derxene) sein Heiligtum hatte<sup>2</sup>), nach Kappadokien und Kilikien. Während er so im Westen neue Gebiete eroberte und selbst dem Ritter Georg seine Züge lieh<sup>3</sup>), ist er im Osten, im Gegensatz zu seinem alten Ge-

<sup>1)</sup> Spiegel, Altpers. Keilinschriften 2 S. 68.

<sup>2)</sup> Gelzer, Zur armenischen Götterlehre SBKSGW XLVIII (1896) S. 103.

<sup>3)</sup> v. Gutschmidt, Ges. Schriften III, 173 ff. Ob Mithra nach Assyrien gelangt ist, scheint noch ungewiss. Jensen, Hittiter und Armenier, p. 178, 1 sagt: "Es mag hier erwähnt werden, dass sich in Band III der Western Asia Inscriptions p. 69 Nr. 5, 63 Mi-it(t, d)-ra als nicht assyrischer Name für den Sonnengott findet. Da es trotz des ihm dort entsprechenden Ideogramms nicht ausgeschlossen ist, dass der Name iranisch ist, so könnte dort die älteste Erwähnung des iranischen Mithra vorliegen und der Text beweisen, dass dieser in der Tat ursprünglich ein Sonnengott ist. Der Text stammt ja aus der Zeit vor der Zerstörung Ninives. Indes der Anklang könnte ebenso gut zufällig und der in dem assyrischen Texte genannte Mit(t, d) ra brauchte nicht der persische Mithra zu sein". — Für die Entlehnung MV.'s aus einem semitischen Ideenkreise sind von Oldenberg irgendwie überzeugende Gründe nicht beigebracht worden. Wenn Hommels Ermittelungen (Proceed. S. B. Arch. XXI, 127, 132, 138) richtig wären, so würde daraus folgen:

fährten Varuna, ganz verblasst. Er spielt in Indien allein nur eine unscheinbare Rolle und wird auf seiner Höhe nur durch die Verbindung mit Varuna erhalten. Es scheint. dass die Eigenschaften des Götterpaares allmählich auf den einen von beiden übertragen worden sind und Varuna zu der Macht, die er im VII. Mandala u. s. behauptet, nur durch die Erbschaft gelangt ist, die er als der überlebende von beiden angetreten hat 1). Wenn Mitra und Varuna gemeinsam Tag und Nacht regieren, die Welt schaffen und lenken, so konnte leicht, als der eine von beiden sich verflüchtigte und des anderen Ursprung in Vergessenheit geriet, diesem zweiten das Herrschaftsgebiet verbleiben, das sie einst beide gemeinsam besassen. Vielleicht ist eine Unterordnung, wie RV. VII, 82, 5 sie andeutet 2), dieser Übertragung vorausgegangen.

Die etymologische Deutung des Wortes mitra, mithra ist dunkel. Ich möche glauben, dass Eggers, von dem diese Gottheit zuletzt gründlich behandelt worden ist 3), mit Recht die appellativische Bedeutung "Freund" als das Spätere und Ab-

<sup>1.</sup> dass ,this foreign-sounding god' As-sa-ra-ma-za-aš aus Iran entlehnt ist.

<sup>2.</sup> dass er von Mitra-Varuna zu trennen ist,

<sup>3.</sup> dass Varunas Name (Marun, Barun), wie Mitra, von dem wir es schon längst wissen, über Westasien gewandert ist,

<sup>4.</sup> dass Mitra-Varuna in Babylon als Sonne-Mond betrachtet wurden,

<sup>5.</sup> nicht, dass die Dualgottheit von Babylon aus sich verbreitet hat, sondern eher, dass sie wie Ahuramazda dorthin eingewandert ist.

<sup>1)</sup> Bohnenberger S. 85 hält beide irrtümlich für identisch: "Geht man vom Rg aus, so scheint mir bei der absoluten sachlichen Identität von Varuna und Mitra die Annahme einer Spaltung einer ursprünglich einzigen Gottheit in zwei Götter die einfachste Erklärung zu bieten; Mitra, ursprünglich eine zum Namen gewordene attributive (!) Bezeichnung Varunas, hätte sich zum selbständigen Gott entwickelt. Mitra passt ganz gut als Attribut Varunas'.

<sup>2)</sup> ksémena mitró várunam duvasy áti marúdbhir ugráh cúbham anyá īyate //

<sup>3)</sup> Der arische (indo-iranische) Gott Mitra. Jurjew 1894.

geleitete, den Götternamen als das Ursprüngliche angesehen hat, soweit auf Grund des Materials eine Entscheidung überhaupt ermöglicht ist. Dem gegenüber, was von mir früher und von dem genannten Gelehrten jetzt auseinander gesetzt worden ist, habe ich nicht viel hinzuzufügen. Die Entscheidung neigt sich immer noch zu Gunsten der alten Ansicht, dass wir es hier mit einem indoiranischen Sonnengott zu tun haben, der auf speziell indischem Boden seine Lebenskraft schon ausgehaucht hat 1). Es gibt im RV. nur eine einzige ihm gewidmete Hymne, die ein Viçvamitra an ihn in sehr farbloser Weise gerichtet hat; dieselbe unbedeutende Stellung weist ihm, sofern er von Varuna losgelöst erscheint, das Ritual an. Ein charakteristisches Opfer ist der beim Rājasūya<sup>2</sup>) ihm und Brhaspati gemeinsam dargebrachte Caru. Das Ritual hat sich hier bemüht einen Unterschied zwischen beiden Göttern in den Ceremonien hervortreten zu lassen. Aus einem von selbst abgebrochenen, nach O. oder N. gewachsenen Zweige eines Açvatthabaumes wird für Mitra ein Gefäss hergestellt, das man über das für Brhaspati bestimmte stellt. Man wählt grosse, unversehrte Körner zu dem für Mitra bestimmten Teil des Caru, kleine abgestossene für Brhaspati<sup>3</sup>). Man erzeugt frische Butter dadurch, dass man einen Schlauch mit Milch auf einem Streitwagen umherfährt4) und die Butter auf diese Weise selbst entstehen lässt. Diese Butter tut man in das obere Gefäss, ebenso die grossen Körner, die darin gedünstet

<sup>1)</sup> Höchstens könnte daneben noch in Frage kommen, ob er nicht das Licht repräsentire, wie z.B. v. Gutschmidt l. c. annimmt. Mir scheint dies im Ganzen aber wenig wahrscheinlich; s. Eggers Schrift.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Weber, Rājasūya S. 26, dem ich das Wesentliche entnehme.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Unversehrtheit der Körner weist nach Weber auf Mitra, der Niemanden und den Niemand verletzt.

<sup>\*)</sup> Das ist eine primitive Weise der Buttergewinnung. — Wesentlich ist hierbei das "Selbstentstehen" der Butter, das "Selbstabbrechen" des Zweiges etc.; es symbolisirt wohl den Mitra \*svayambhū.

werden. Ich füge noch die in der TS. I, 8, 9, 2 für dieses Opfer gegebenen sehr deutlichen Vorschriften hinzu: "in Milch einer weissen Kuh mit weissem Kalbe [für Brhaspati], in selbstgeronnener, selbstgebutterter Butter [für Mitra], in einem viereckigen aus Açvatthaholz hergestellten Gefäss von einem von selbst abgefallenen Zweige. Die Körner mit und die ohne Hülsen 1) soll er auslesen. Die in der Hülse geben das Milchmus für Brhaspati; die ohne Hülse in Butter das für Mitra. Die Vedi ist von Natur entstanden 2) (nicht künstlich hergestellt); das Barhis besteht aus von selbst abgelöstem 3) Grase; das Brennholz ist von selbst abgefallenes Holz 4). Die oben genannte Kuh mit weissem Kalbe dient zur Daksinā 5).

Auch hier tritt Mitra, wenn er auch in gewisser Weise den Vorrang vor Brhaspati hat, nur in Verbindung mit einem anderen Gott auf. Die Fälle, in denen ein Opfer für ihn alle in vorgeschrieben ist, sind sehr selten anzutreffen. Ich habe nur einen Caru am Schluss der Traiyambakaspenden verzeichnet<sup>6</sup>). Wenn bei diesen Cāturmāsya's anstelle der gewöhnlichen Homa's Tieropfer eintreten, erhält auch Mitra sein Opfertier<sup>7</sup>).

Auch für den iranischen Mithra bieten sich nach allem, was bisher darüber geschrieben ist, nur zwei Erklärungen dar. Er kann nur ein Genius des Lichtes oder der Sonne sein. Während die erste Ansicht früher Vertreter fand, hat jetzt die Forschung sich mehr zu Gunsten der letzteren ausgesprochen. Zu den Beweisen ist jetzt noch Bartholomae's

<sup>1)</sup> karná resp. ákarna (Comm. khandita resp. akhandita).

²) svayankṛtā.

<sup>8)</sup> svayamdina.

<sup>4)</sup> svayamkrta.

<sup>5)</sup> Zu erwähnen wären noch die maitrābārhaspatyā dhūmralalāmās tūparāh TS. V, 6, 11. Ich halte es hier und später nicht für nötig alle Parallelstellen hinzuzufügen.

<sup>6)</sup> ÇÇS. III, 17, 10.

<sup>7)</sup> ÇÇS. XIV, 10, 16.

Deutung von Yt. X, 143¹) hinzugekommen, die nach derselben Richtung weist: 'dessen [des Mithra] Wagen sie lenkt, die nie die Menschheit betrügt; des lichten Sonnengottes, die Morgenröte'.

#### Mitra-Varuna.

Ich habe schon früher auf den von den Verfassern der rituellen Litteratur stets als Kontrast empfundenen Dual Mitra-Varuna hingewiesen; dieser darf, sagte ich, nicht bei Seite gelassen werden; denn nur bei diesen beiden Göttern, nicht bei andern hat man so konstant den Gegensatz hervorgehoben; die Gestalt des einen muss auf die Erklärung des anderen in gewissem Umfange einwirken, weil wir zu der Annahme berechtigt sind, dass sie einander ergänzen wie bei Uşaşanakta, Dyavaprthivī, cuklakrsna, cītosna u. a. Wir werden daher versuchen müssen, die Deutung des einen in der durch den andern angezeigten Richtung zu finden. Wäre Mitra der Tag, so würde folgen, dass Varuna die Nacht sei, wäre Mitra die Sonne, so ergäbe das für Varuna den Mond, Mitra als Gott des Sommers bedeutete einen Wintergott Varuna und umgekehrt. In der Praxis schränken sich diese Möglichkeiten durch die bisher für Varuna angeführten Beweise ein. Weder ein Gott der Nacht noch ein Gott des Winters vermag sämtliche Eigenschaften, die in V. zum Ausdruck gelangten, zu erklären: allen entspricht nur der Mondgott Varuna; hierzu stimmt auch der von den Sütren geschilderte, als Abbild Varuna's betrachtete ,kahle, gelbängige, weissliche Mann', der im Wasser steht und auf seinem Kopf die Spenden empfängt und hieraus folgt indirekt für Mitra - abgesehen von dem was sich positiv dafür geltend machen lässt — dessen Sonneneigenschaft.

<sup>1)</sup> IF. V, 359 1, 360 1: yēńhē vāsem hangrewnāiti, adhavis paoirīs spitama [yatha dāmān sraēstāis], hū bāmya khsaētāi. Die Übersetzung "Menschheit' halte ich für unsicher.

Im RV. werden beiden Göttern Butterspenden dargebracht; sie heissen ghrtásuti, ghrtánna, sarpírāsuti¹). Ritual gebührt ihnen eine pauasyā?) und beim Somaopfer ausser dieser der mit besonderen Ceremonien dargebrachte Maitrāvaruņagraha 3), für den ein besonderes Gefäss, "ajagāva" "Bockzitzengefäss" genannt, vorgeschrieben ist4). Die Kuh ist ein besonders ihnen zugewiesenes Tier. pīpāya dhenúr áditir rtáya jánāya mitrāvarunā havirdé / heisst es RV. I, 153, 3. MV. sagen TS. II, 6, 7, 1 zu Manu: gor evāvam īçvarau kartoh sva iti | tau tato gām sam airayatām. erhalten bei verschiedenen Gelegenheiten eine Vaca, so am Ende des Agnistoma, beim Rājasūya 5), oder eine Vaçā bildet bei einem ihnen gebrachten Opfer aus Milch u. a. die Dakṣiṇā 6). Wenn ein Nebenbuhler eine Vaçā darbringt, so wirkt man diesem Opfer u. a. mit einem Purodaça ekakapala für MV. entgegen 7). Auch jener Graha, den man ,damit es hell werde' schöpft 8), muss mit Milch vermischt werden 9). Schon beim Zubereiten der verschiedenen für das Somaopfer nötigen Milchsorten, ergeht der Befehl taptam anātaktam [kuruta] maitrāvaruņāya!10) Wenn der Graha geschöpft wird, geschieht es mit den Worten ,der ist für euch, o MV. '11); darauf salbt

<sup>1)</sup> Bohnenberger 79. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cat. Br. II, 4, 4, 10 ff.; Kāt. VIII, 9, 27 Comm.; Āp. XI, 5, 12 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Āp. XII, 21, 7; 25, 1.

<sup>4)</sup> Āp. XII, 1, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) TBr. I, 8, 2, 4; TMBr. XVIII, 9, 13. Sie sind auch an den Rtupaçus beteiligt; cf. u. a. ÇÇS. XVI, 9, 30.

TS. I, 8, 19: maitrāvarunīm āmiksām, vaçā daksinā. TBr. I, 2,
 Eine dvirūpā vaçā TS. II, 1, 7, 1. 3. 4.

<sup>7)</sup> TS, II, 2, 9, 7. Auch bei anderer Gelegenheit empfangen sie Purodāças; cf. Ait. Br. III, 47, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) TS. VI, 4, 8, 3: mitro 'har ajanayad varuno rātrim, tato vā idam vy auchad; yan maitrāvaruno grhyate vyustyai.

<sup>9)</sup> Kāt. IX, 6, 9.

<sup>10)</sup> Āp. XI, 21, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Āp. XII, 14, 12. Auch später erhalten sie noch Soma. Die Ukthyasthālī wird vollgefüllt (Āp. XII, 15, 11), später geteilt und für

man ihn mit der "gekochten, aber wieder kalt gewordenen Milch' und sagt dazu den Spruch: an Reichtum möchten wir, gewinnreich, uns erfreuen; die Götter an Opfergaben, die Rinder an Weide. Gebt uns, o MV., immerdar die Kuh, die nicht schlagende'. Es wird gesagt, dass die Milch dabei Mitra, Varuna der Soma gehöre 1). Ich kann nicht feststellen, ob der Ausspruch eine reale und alte Unterlage hat; zwar ist Mitra schon von indoiranischer Zeit mit dem Rind in enge Beziehung gesetzt; er ist sein Beschützer nach Yt. X, 86; ihn ruft die ,fortgetriebene Kuh, die sich nach ihren Weideplätzen zurückwünscht, um Hilfe'; aber auch Varuna wird das Rind zugewiesen<sup>2</sup>). Von andern Opfern kennt das Ritual noch einen mitravarunayor ayana als Seitenstück zu dem indragnyoh, aryamnor ayana, Wallfahrten, die am Ufer der Sarasvatī bis zu deren Quelle hinzogen und Rituallitt. S. 158 ff. kurz beschrieben sind. In welchem inneren Verhältnis diese yatsattra's zu den Göttern stehen, deren Namen sie tragen, ist mir nicht klar geworden 3).

drei Priester eingegossen (28, 12): upayāmagrhīto 'si mitrāvarunābhyām tvā justam grhnāmi /

<sup>1)</sup> ÇBr. IV, 1, 4, 9: tad yad evātra payah tan mitrasya soma eva

varuņasya.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ,Varuna und Mitra' p. 88 f. Varuna gehört nach Gobh. IV, 7, 24 der Nyagrodhabaum. Vielleicht als Symbol des Kṣatra. An Stelle des für Brahmanen bestimmten Soma ist einem Rājanya und Vaiçya der Saft der Nyagrodhafrucht zu geben (VMyth. II, 244).

<sup>2)</sup> Über Mitra-Varuna und Māyā habe ich WZKM. XIII, 316 ff. gehandelt; ich begnüge mich hier damit, auf diesen Artikel zu verweisen.

# Andere Dualverbindungen.

#### 1. Varuna und Indra.

Anstelle des im Veda mehr und mehr verblassenden Mitra ist in mehreren Fällen Indra in die Verbindung mit Varuna eingetreten. Wie Mithra die Rinder befreit, tut es Indra. Jener ist in Iran ein gewaltiger Krieger und gleicht auch darin in gewissem Masse dem in Indien an seinen Platz gerückten Indra 1). Aber wir dürfen nicht verkennen, dass der Dual Indra-Varuna nicht den gleichen organischen Zusammenhang in sich trägt wie der ältere Dual Mitra-Varuna. Während diese zwei zu einer inneren Einheit verschmolzen, darf der Dual Indra-Varuna als ein Kunstprodukt angesehen werden, dessen Bestandteile historisch wie ethnologisch von einander geschiedenen Kreisen angehören. Sie werden zwar in verschiedenen Liedern gefeiert; Purukutsanī flehte sie an und empfing von ihnen Trasadasyu als Sohn (IV, 42, 9); aber lebensvoll ist die Verbindung beider Götter, wie mir scheint, doch nicht geworden, und auch im Ritual, das für die Popularität der Erscheinungen einen gewissen, wenn auch mit Vorsicht zu benützenden Massstab abgibt, nicht zu grossem Ansehen gelangt. Das Wortverzeichnis zu Cānkhāyana führt Indra-Varupau nur einmal auf (XIV, 35, 2), das abgeleitete aindrāvaruna gar nicht. Wir begegnen den vedischen Liedern an beide beim Abendsavana des Agnistoma, bei dessen

<sup>1)</sup> Beide führen den vajra (vazra), sind Wagenkämpfer etc. Siehe Eggers S. 46.

Abarten und den verschiedenen Tagen des Dvādaçāha, wo sie vers- resp. hymnenweise immer der Maitrāvaruņa recitirt¹); aber Spenden werden ihnen doch, soviel ich sehe, nicht besonders dabei dargebracht und darum macht die Recitation dieser Lieder an der bezeichneten Stelle den Eindruck einer nachträglichen Zutat.

Wenn wir die Süktas selbst durchsehen, so zeigt sich in zweien von ihnen eine Gegenüberstellung beider Götter, die als "Rangstreit" bezeichnet worden ist; wie Sœrensen zuzugeben sein wird, schwerlich mit Recht<sup>2</sup>). Wenn wir aber auch diese Bezeichnung fallen lassen, so liegt doch nach m. M.

Das Schöpfen eines Graha's für sie finde ich Kāth. IV, 6 (p. 32); in der parallelen Stelle Maitr. Samh. I, 3, 14 sind sie nicht ausdrücklich genannt. — Eine Payasyā für beide TS. II, 3, 13.

<sup>2</sup>) IV, 42; (X, 124 s. u.!) Særensen (festskrift til V. Thomsen) sagt, das Lied sei nur zu beider Verherrlichung bestimmt; dem wird beizupflichten sein. Aber in der Gegenüberstellung beider liegt ein Hinweis auf deren verschiedene Wirkungssphäre, die sich nicht nur durch die Natur, sondern auch durch die historische Entwicklung beider erklärt. — Ausser den in voriger Anmerkung genannten Liedern IV, 41; VI, 68; VII, 82 ff.; VIII, 59 cf. noch AV. III, 4, 5:

å prå drava paramásyāh paråvatah çivé te dyávāprthivi ubhé stam / tád ayám rájā várunas táthāha sá tvāyám ahvat sá úpedám éhi //

6: indrendra manusyàh paréhi sám hy ájnästhä várunaih samvidänáh — und auch III, 13, 1. Darin, dass die Wirksamkeit beider gleichnotwendig sei, dass ,de supplere hinanden og kunne aldrig undvære hinanden', kann ich Særensen l. c. S. 339 nicht beistimmen. Mir scheint, dass sie ganz gut ohne einander sein könnten.

<sup>1)</sup> IV, 41 (ÇÇS. XII, 11, 22); VI, 68 (XII, 10, 10; 11, 23); 10 (VIII, 2, 6); 11 (IX, 2, 6); VII, 82 (IX, 2, 4; XII, 10, 8. 12; 11, 15; XIV, 35, 2); VII, 83, 1-5 (XII, 11, 7); VII, 84 (IX, 2, 5); 1-8 (XII, 10, 5); VII, 85, 1-3 (XII, 10, 6); VIII, 59 (XII, 11, 17), cf. noch Ait. Br. VI, 14. 25. 26. TMBr. VIII, 8, 6 etc. Von Spenden, die beiden dargebracht werden, wäre einer der Rtupaçus am Abschluss des Açvamedha zu nennen. Vait. XXXVII, 8; TS. V, 6, 14 (unnata rsabho vāmanas ta aindrāvarunāh) Verschiedenes bleibt hier noch genauer zu prüfen.

in den Liedern ein religionsgeschichtliches Moment vor, in abgeschwächter Form ein alter Gegensatz zwischen dem (Mitra-) Varunakult einer- und der nicht minder alten Indraverehrung andrerseits, der in den Tagen dieser Dichter kaum mehr deutlich empfunden worden und in dem Synkretismus der vedischen Zeit untergegangen ist. In verschiedener, bisweilen freilich schwächlicher Weise hat man den Unterschied festzuhalten gesucht; man merkt den rituellen Texten eine gewisse Unsicherheit an, was sie mit diesen zwei aus der Mythologie überkommenen Vertretern des Ksatra anfangen sollen; z. B. heisst der Rājasūva, in dem Indra stark hervortritt, auch Varunasava. Das Anlegen des Feuers vollzieht nach Kāt. ein Kşatriya "nach Varunas Satzung", ein Rājanya nach der des Indra; Apastamba dagegen teilt den ersten Spruch einem Rājan zu, Mānava lässt ihn aus 1). In der Cunahçepasage ist es Indra, der gegenüber dem auf seinem Opfer bestehenden Varuna Rohita beständig rät zu wandern. Wenn sie in den Liedern einander bisweilen sehr nahe treten<sup>2</sup>), so sind doch die unterscheidenden Linien nicht ganz verwischt; Varuna ist mehr Kavi, Brahman, Indra mehr Krieger 8). Bohnenberger bemerkt richtig, dass der RV. die Blüte des Varunadienstes nur noch in ihrem Ende darstelle 4); sein Gestirn geht vor dem Glanze Indras, den kriegliebende Wanderstämme in die vedische Götterwelt einführten, allmählich unter. Wenn Indra AV. XX, 106 über alle Götter gestellt wird und unter denen, die ihn preisen, auch Mitra-

<sup>1)</sup> Die Commentare zu Kät. suchen den Unterschied allerdings zu begründen, aber, wie mir scheint, ganz scholastisch.

<sup>2)</sup> Bergaigne III, 140: — il arrive souvent qu'en les rapprochant ainsi dans une même invocation, on confond leurs oeuvres, et qu'on donne au couple des attributs qui n'appartiennent en propre qu' à l'une ou à l'autre des divinités dont il est formé.

<sup>8)</sup> Bergaigne III, 140 ff.; ,Varuna und Mitra' p. 101 ff. und unten s. v. Indra.

<sup>4)</sup> l. c. S. 88. Siehe auch Hopkins, rel. of India S. 71:.., he is too remote to be popular'.

Varuna erscheinen, so ist das kein "Henotheismus", sondern das momentane Ergebnis einer historischen Entwicklung, die später auch Indra wieder vom Throne stiess, ihn hinter Visnu, Kṛṣṇa zurücktreten liess oder zum Verehrer Buddhas machte 1).

Der Kult Varunas findet in den verschiedenen Büchern nicht die gleiche Berücksichtigung. Buch X widmet ihm kein einziges selbständiges Lied; ebenso ist das VI. durch die Abwesenheit lebhafteren Varunakultus gekennzeichnet. Zwar ist der Name des Gottes seinen Verfassern wohl bekannt, aber der Vokativ zeigt sich selbständig merkwürdiger Weise nicht in einem Fall 2), in der Verbindung Mitravarunau nur in dem beiden Göttern gewidmeten Liede VI, 67 und in Indravarunau VI, 68. Wo er in VI sonst genannt ist, wird sein Wesen nicht besonders gewürdigt<sup>3</sup>). Andrerseits ist unverkennbar, dass Varuna im VII. Buch, dessen "Verfasser" Vasiştha in Mitra-Varuna seine Ahnen sieht, eine besonders hervorragende Rolle spielt und zum Demiurgos erhöht ist ohne dass Indra, was die Zahl der Lieder angeht, zurückgesetzt wird. Vier Lieder sind ihnen gemeinsam gewidmet. Einzige, was ich zu bemerken wüsste, ist, dass die Lieder an Indra, abgesehen von der Chronik VII, 184), arm an Inhalt sind, ärmer als die ihm in VI gewidmeten. Die Sonderstellung, die Mandala VIII behauptet 5), zeigt sich, wie in der Behandlung des Gandharven, so in der Charakteristik

¹) Das zeigt sich auch in Versen wie X, 113, 5 oder VII, 28, 4 u. a. (cf., Varuna und Mitra' pag. 103 ff.) Oldenberg verweist (ZDMG. XXXIX, 71¹) auf Mahābh. V, 518, wo Varuna als Adhipati von Indras Gnaden eingesetzt wird. Hinzuweisen ist auch auf RV. IV, 5, 4, wo Agni Mitra-Varunas Dhāmans verteidigt. Ludwig (IV, 314) bemerkt dazu richtig, dass MV. hiernach schon an Ansehen eingebüsst haben.

<sup>2)</sup> Vielleicht VI, 3, 1: yám tvám mitréna várunah sajósāh — pási.

<sup>\*)</sup> VI, 3, 1; 21, 9; 24, 5; 47, 28; 48, 14 (māyin); 49, 1; 50, 1; 51 (mitrāvaruņau), 3, 10; 62, 9; 70, 1; 74, 4; 75, 18.

<sup>4)</sup> VMyth. I, 107; JAOS. XV, 261.

<sup>5)</sup> VMyth. I, 2072. 438; Hopkins, Prāgāthikāni JAOS. XVII, 23 ff.

Varupas in 41; das Lied ist mit 39. 40. 42 durch den Refrain nábhantām anyaké same in Zusammenhang gebracht. Sein Text ist bisweilen abgerissen und unverständlich, v. 7 wird Varupa, scheint es, als Trita bezeichnet. Da IX, 95, 4 gesagt ist tritó bibharti várunam samudré, liegt hier wahrscheinlich eine Verwechslung von Seiten des versifex vor 1).

## 2. Varuna und Agni<sup>8</sup>).

Die mannigfache Ausprägung, die Agni's Gestalt in der vedischen Zeit empfangen hat (Sonne, Mond, Herdfeuer u. s. w.) umgibt die Behandlung dieses Kapitels mit besonderer Schwierigkeit. Man begeht sehr unsicheren und wenig betretenen Boden und darf doch andrerseits die hier zu beantwortenden Fragen nicht umgehen, weil das gewonnene Resultat sich hier erproben und zugleich in die dunklen Ecken leuchten muss.

Wir sehen Agni bald als Schutzgott, der Varunas Zorn abwehrt, bald beide einander gegenüber, bald identisch mit

¹) Varuna spielt in dem ganzen Buch eine so geringe Rolle, dass er den Verfassern wahrscheinlich recht fern stand. Cf. auch Hopkins, Religions p. 64. Von anderen Ungereimtheiten dieses Buches, die teilweise mit seinem Zweck, als Libretto zu dienen, zusammenhängen mögen, sei aus Lied 36 das unverständliche sám apsujít hervorgehoben; in VIII, 40 sind vv. 10 und 11 Doubletten; in VIII, 35 ist Pāda ³ in allen 21 Versen nach der gleichen Schablone gemacht; VIII, 45, 14 nennt Indra vielleicht im Spott, vielleicht nur gedankenlos einen 'Pani'. Den ersten Schritt, die Stellung dieses Buches zu präcisiren, hat Hopkins l. c. getan. Neben dem Lexikalischen wird aber das Stoffliche zu berücksichtigen sein; einige Bemerkungen füge ich weiter unten hinzu. Mir scheint ein erheblicher Teil des Buches nichts als Plunder zu sein, mit dem wir uns nur vergeblich abmühen; ein anderer enthält Bruchstücke alter und ganz selbständiger Traditionen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Man wolle den Versuch, diese Vorstellungen zu erfassen, mit Nachsicht aufnehmen. Das von mir hier angefügte Kapitel behandelt die schwierigsten und verworrensten Partien der vedischen Mythologie und ist der erste Versuch sie zu ordnen.

einander. Wer das in Frage kommende, nicht unbeträchtliche Material überblickt, wird sich der Überzeugung, dass in ihm die Elemente verschiedener Vorstellungskreise zusammengeflossen sind, kaum entziehen können.

#### a) Agni sühnt Varuņas Zorn.

Der Gedanke gehört dem RV. an. Er findet sich am deutlichsten in dem Versöhnungsliede IV, 1 ausgesprochen, dessen Dichter v. 2 zu Agni sagt: bhråtaram várunam agna å vavrtsva, v. 3: sákhe sákhāyam abhy å vavrtsva, v. 4: várunasya vidván devásya hédó 'va yāsisīṣṭhāḥ etc. 1).

Die Verse unseres Liedes werden vereinzelt bei verschiedenen Gelegenheiten gebraucht; 4. 5. z. B. bei einem Punarādheya, wo sie bei einer Āgnivāruņīspende (anstelle einer für Aditi) zu Yājyāpuronuvākyāversen dienen <sup>8</sup>). Weiter bei den am Schluss des Somaopfers von den Priestern am Āgnīdhrīya gebrachten Prāyaçcittaspenden <sup>3</sup>); sodann bei einer dem Opferbad folgenden Vāruņīṣti <sup>4</sup>) und derselben Verse bediente man sich, als Çunaḥçepa bei dem von ihm geschauten Añjaḥsava ins Opferbad geführt wurde; mit V, 2, 7 liess man ihn danach Agni verehren <sup>5</sup>). Wir finden sie ferner beim Āgneyakratu des Āçvinaçastra <sup>6</sup>) und anderen Gelegen-

<sup>1)</sup> V. 5: sá tvám no agne 'vamó bhavott nédistho asyá usáso vyústau / áva yaksva no várunam rárāno —

Siehe ,Varuna und Mitra' S. 36. 53. Sonst gehören noch I, 128, 7; 186, 3; V, 2, 7 hierher.

<sup>2)</sup> CCS. II, 5, 30. 31.

<sup>\*)</sup> ÇÇS. VIII, 8, 10.

<sup>4)</sup> Ap. VIII, 8, 8 ff.; ÇÇS. VIII, 11, 2; Āçv. VI, 13, 6 ff. Cf. TS. I, 4, 45; VI, 6, 3, 3: varunam yajati, varunapāçād evainam muñcati / agnīvarunau yajati, sāksād evainam varunapāçān muñcati. ÇBr. IV, 4, 5, 1 ff.; Kāt. Comm. p. 479; Paddh. 487, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ÇÇS. XV, 23.

Açv. ÇS. ÍV, 13, 7. — ÇÇS. VI, 4, 4 ff. wählt die Verse von IV,
 1 nicht, sondern IV, 2 und andere Hymnen. Auf diese Verschiedenheit
 Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

heiten 1) gebraucht. Es ist in der Mehrzahl der Beispiele deutlich, dass es sich um Abwehrspenden handelt, in denen Agni die Rolle eines Sühn- und Abwehrfeuers spielt 2).

In diesen Fällen sehen wir beide Götter deutlich von einander geschieden. Dasselbe ist auch in einer Erzählung wahrzunehmen, deren mythologischen Charakter ich nicht verstehe, in der Agni die Wasser, die Varunas Frauen waren, beschleicht, um sich mit ihnen zu vereinen. Sein Samen floss fort und ward zu Gold<sup>8</sup>).

Wichtiger scheint mir ein ritueller Vorgang.

#### b) agnir upanaddhah.

Die früheren Untersuchungen haben gezeigt, dass Soma bei der Ankunft auf dem Opferplatz noch in Varunas Besitz ist und dieser Gedanke symbolisch dadurch zum Ausdrück kommt, dass man ihn mit einem Tuch verhüllt. Dieser Soma, der entweder selber gleich Varuna ist oder ihn zur Gottheit hat 4), wird wie Varuna betrachtet und gilt als gefährlicher Gott, dessen Einfluss man mit dem Bock, an den ein Vers gerichtet wird, abzuwehren trachtet. Einen ähnlichen Vorgang liefert uns das Ritual der Agnischichtung mit Bezug auf Agni. Wenn die zur Ukhā nötige Erde geholt wird, hüllt man sie nebst einem Lotus 5) in ein schwarzes Fell und umwickelt dieses mit einem Strick 6). Dazu bemerkt die

in der Wahl der Verse (cf. oben vol. II, 27,1) wird bei der Kritik der Sütraschulen Wert zu legen sein.

<sup>1)</sup> Cf. Ait. Br. VII, 9, 5.

<sup>3)</sup> RV. IV, 5, 4 verbrennt Agni die, die Varunas Gebote übertreten. Andrerseits bestraft Varuna den, der das Feuer wegschafft. TS. I, 5, 2, 5 (18): vīrahā vā eşa devānām yo'gnim udvāsayati / tasya varuna evarnayāt / āgnivārunam ekādaçakapālam anu nirvapet.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) TS. V, 5, 4; TBr. I, 1, 3, 8; 2, 1, 4.

<sup>4)</sup> VMyth. II, 215; III, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) VMyth. II, 74.

<sup>6)</sup> Āp. XVI, 3, 4. 7; Çat. Br. VI, 4, 3, 8 etc.

TS. V, 1, 5, 3: vāruņo vā agnir upanaddhah; 5, 9: varuņo vā eşa yajamānam abhy aiti yad agnir upanaddhah; 6, 1: vāruņo vā agnir upanaddho vi pājaseti vi sransayati, savitrprasūta evāsya visūcīm varunamenim vi srjati; also auch Agni, der durch das als Agnis Schooss geltende Lotusblatt symbolisirt wird, naht dem Opferer in seiner Umhüllung als Varuna. Mir scheint, dass diese rituelle Episode nicht blosse Opferphantasie ist, sondern grösserer Beachtung, als sie bisher gefunden hat, würdig ist. Wie wir das Amrta im Besitz Varunas auf den Opferplatz kommen sahen, so ist es hier Agni, der im Mutterschooss des Lotus steckt und nachher in der Ukhā durch Selbstentzündung entflammt wird: Soma und Agni in der Umhüllung, im Besitze Varunas. Das führt uns den Gegensatz vor Augen, der beim Jyotistoma am Ende des Pitryāna oder Winters in Bezug auf Varuna und Jyotis zum Ausdruck kommt. "Soma" resp. "Agni im Besitze Varuņas", scheint ein andres Synonymum für das Pitryāpa zu sein. Varuna wäre seiner ursprünglichen Bedeutung entkleidet und nur als Herrscher des Pitryana, der dunklen Zeit, gedacht. Etwas anders liegt die Sache X, 124.

## Zu X, 124.

In diesem schwierigen Liede, zu dessen Erklärung jüngst Geldner einen Versuch gemacht hat 1), sehen wir Varuna, Soma, Agni nebeneinander stehen. Ich kann nicht finden, dass Geldner das Verständnis des Hymnus über v. Bradke, Oldenberg, Bergaigne und Særensen 2) hinaus gefördert hat. Das Lied mit seinen neun Versen inmitten einer Serie von achtversigen Hymnen erweckt nach wie vor Zweifel an der Ursprünglichkeit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VStud. II, 292 ff. Er stellt seine Erklärung in Gegensatz zu der ,früher geübten Pseudokritik'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Særensen hat l. c., wenn ich ihm auch im Einzelnen nicht beistimme, eine sehr gesunde Kritik der bisherigen Ansichten und namentlich derjenigen Bergaignes geliefert.

seines Versbestandes <sup>1</sup>). Ich wage nicht mehr, nach so vielen Fehlschlägen von verschiedenen Seiten, es im Einzelnen zu erklären. Aber mir scheint, dass die Exegese von dem Gedanken des 1. Verses ausgehen muss, dass Agni, der lange im Dunkel gelegen habe, aufs neue zum Opfer kommen soll. Sein Inhalt ist verwandt mit dem der Lieder X, 51 ff. <sup>2</sup>) und andrer Verse, die die Neubelebung des Opfers am Ende des Daksinäyana in

Vorher heisst es: "Aber er [Agni] entschliesst sich doch, seine frühere den Göttern und Menschen gewidmete Tätigkeit wieder aufzunehmen (3 a—b) und bietet unter abermaliger Motivirung seiner Handlungsweise dem Vrtra friedlichen Abschied (3 c—d). Er bedauert nochmals (!) den langjährigen Protektor verlassen zu müssen (4 a—b), kündigt aber endgültig seinen, sowie Soma und Varunas Abfall und Übertritt in Indras Reich an  $(4 c-d) \dots$ .

Haben diese seltsamen, von Geldner vorausgesetzten Verhandlungen zwischen dem siegreichen Indra und dem machtlosen Varuna irgend etwas Wahrscheinliches?

¹) In Bezug auf die von G. vorgeschlagene Deutung habe ich folgende Bedenken.

<sup>1.</sup> G. erklärt den "Vater Asura" als Vṛtra. Wo führt denn Vṛtra, der im RV. unendlich häufig vorkommt, dort jemals diesen Namen? Wenn er in der späteren vedischen Litteratur gelegentlich an der Spitze der Asuras steht, so hängt das mit deren inzwischen erfolgter vollständiger Umwandlung in Dämonen zusammen. Im RV. ist sie nur im ersten Anfang und Vṛtra ist nie ein Asura.

<sup>2.</sup> Varuņas Stellung im Liede bleibt so dunkel wie zuvor. Der von Geldner beigebrachte Itihāsa kann nichts nützen, da Varuņa darin keine Rolle spielt, während er in dem Liede im Vordergrunde steht. Warum war denn, wie wir bei G.'s Erklärung annehmen müssen, Varuņa vorher bei Vrtra? Nirgends ist gesagt, dass Varuņa in Vrtras Macht sich befand, in seinem Gebiet, oder dass sie Freunde waren oder Ähnliches.

<sup>3.</sup> Geldner sagt S. 299: "In Varunas Übertritt willigt Indra aber nur unter Vorbehalt; Varuna muss ihn als Oberherrn seines neuerstrittenen Reiches anerkennen (!). Er bringt aber in dieser Hinsicht Varuna Vertrauen entgegen (!), da dieser (obwohl Asura . .) Wahrheit und Lüge unterscheide, also auch das Blendwerk der Asuramacht durchschaut haben müsse (5 b—d)'.

<sup>2)</sup> Oldenberg, ZDMG. XXXIX, 68ff.

ähnlicher Weise schildern 1). Wie X, 124, 1 Agni zu dem yajñám páñcayāmam trivitam saptátantum geladen wird, so haben die Götter X, 52, 4 einst Agni mit dem Wunsche, dass er ihnen yajñám kalpayāti páñcayāmam trifvtam saptátantum eingesetzt. So wird auch X, 124, 1 auf den Wiederbeginn der Opfer nach der langen Zeit des Tamas zu beziehen sein. In jenem Liedercyklus ist es Varuna, dem Agni antwortet (X, 51, 4.6), der also von den Göttern abgeschickt sein wird, um Agni zur Rückkehr aus Wassern und Pflanzen, in die er geflüchtet war, zu bewegen; in unsrer Hymne ist dies, da Varuna auf der Gegenseite steht, ausgeschlossen, es kann, wie Geldner annimmt, Indra sein, der im Namen der Götter spricht (cf. v. 5 und V. 2, 8), doch ist auch dies nicht sicher. Meine eigene frühere Erklärung hat wie die anderer darin gefehlt, dass sie Varuna mit dem pitr asura zu identifiziren unternahm<sup>2</sup>). Wiederholte Erwägung hat mich aber davon überzeugt, dass mein Versuch, hier eine historische Reminiscenz zu sehen, die an den alten indoiranischen Asura anknüpft, keineswegs falsch gewesen ist. Wenn Indra dem pitr asura gegenüber steht, auf dessen Seite sich Agni und Varuna befinden, und von diesem ihrem Pitr die Asuras nicht zu trennen sind, die nach v. 5 ihre Kraft verlieren und nirmāya werden, so stehen wir hier zwar schon in der Zeit, die Asuras und Devas in den von den Brahmanas so oft betonten Gegensatz stellt<sup>8</sup>); es wäre aber irrig, wollten wir schon

<sup>1)</sup> Oben vol. II, 138 ff.

<sup>2)</sup> Dass die Form des Liedes ein Dialog, ein Äkhyäna, ist, wäre möglich, aber noch nicht so sicher, wie jetzt angenommen wird. Cf. Sœrensen p. 345.

<sup>\*)</sup> nírmáyā u tyé ásurā abhūvan, tvám ca ma varuna kāmáyāse / rténa rājann ánrtam viviñcán máma rāstrásyádhipatyam éhi // Der Vers erhebt im Einzelnen viele Schwierigkeiten. Ich habe damals nírmāya falsch gefasst. Wenn Geldner VSt. II, 292 ff. mit Recht die Lesung ádhipatyam des PP. betont, so bleibt es doch fraglich, ob wir 1) mit Geldner Pāṇ. V, 1, 128 schon hierherziehen und 2) kāmáyāse zu dem weitentfernten ádhipatyam stellen dürfen.

in den RV. die ganze Anschauung der Brahmanas übertragen, die an die Spitze dieser Asuras gelegentlich den Feind Indras, Vrtra, stellen. Das ist für den RV. noch unerlaubt. Davor warnt die Stellung, die in unsrem Liede noch Varuna, an der Seite jenes ,Vater Asura' einnimmt, ein uraltes Moment, das die spätere Litteratur nicht mehr kennt. Varuna ist seit indoiranischer Zeit ein Asura und lebt als solcher neben dem Pitr Asura in unserer Stelle fort. Ausser ihm steht zu Pitr Asura noch Agni, der III, 29, 11 ein garbha āsurah genannt wird 1). Mir dünkt, dass wir den Gedanken an den Asura nicht von uns weisen dürfen, der in Iran den Beinamen , Mazda' führt und dort ganz ebenso Vater des Feuers heisst. Wenn man den puthro ahurahē mazdå vergleicht, so scheint es mir nahe zu liegen, dass dieser ahura und pitr asura von demselben Gedanken ausgehen. Während jener an der Spitze der iranischen Götter steht, ist dieser verblasst und ragt nur noch in vereinzelten Wendungen in die indische Welt hinein<sup>2</sup>). Die Vermengung der Asuras mit Vrtra war

Zu v. 4 ist zu bemerken, dass er von jemandem anders als Agni, Varuņa, Soma, Indra und Pitr Asura gesprochen worden sein muss, also doch wol von dem Dichter.

¹) v. Bradke S. 50. 51; Oldenberg l. c. 69³; III, 29,14: yád ásurasya jathárād ájāyata resp. 11: tánūnápād ucyate gárbha āsuráh; I, 141, 4: prá yát pitúh paramán nīyate (agnih). Auch auf das unverständliche Lied AV. V, 11, in dem ,der grosse Asura', Varuņa, Agni in einem gewissen Zusammenhang erscheinen, darf verwiesen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dass ein Vater 'Asura' von Varuna und Mitra zu unterscheiden ist, ergibt sich, abgesehen von dem, was S. 10 ff. bemerkt worden ist, auch aus V, 63, 3. 7, wo es heisst, dass Mitra-Varuna ásurasya māyáyā den Himmel regnen lassen und die Gesetze schirmen. (Siehe WZKM. XIII, p. 320.) Das halte ich für einen Überrest des alten, in Iran weiterentwickelten Asuraglaubens.

Wenn es X, 138, 6 von Indra heisst *èkam akrnor ayajñám*, so könnte auch hierin eine polemische Anspielung auf den alten Pitr Ásura, der X, 124 Indra entgegengestellt wird, liegen. Wie weit dieselbe Figur in dem *pratná pitr* wiederkehrt, den I, 87, 5; IX, 73, 3; 86, 14 erwähnen, muss dahingestellt bleiben.

erst bei der fortschreitenden Dämonisirung der Asuras in späterer Zeit möglich. Wenn Agni von dem 'lieben' Vater, bei dem er Jahre lang verweilte, von dem ádeva zu den Devas übergeht, so scheint in diesen rein kalendarischen Übergang vom Pitr- zum Devayāna sich ein religionsgeschichtliches Moment zu mischen, das in der Übertragung dieser Zeit des Tamas auf den historischen, zur Zeit des Dichters feindlich gewordenen pitr asura besteht. In diesem Punkte war meine früher versuchte Erklärung nicht ohne Begründung.

### c) Agni = Mitra, Varuna = Soma?

Maitr. Up. VI, 14 ist Agni der Vertreter der Jahreshälfte maghādyam çravişthārdham, d. h. des Uttarāyaņa; Varuņa der Vertreter des Dakṣiṇāyaṇa, sārpādyam çraviṣṭhārdhāntam. Der Comm. begründet das Letztere mit der Regenzeit. Vielleicht wird aber der alte Gegensatz von Mitra (= Agni) und Varuṇa (= Soma) hierdurch zum Ausdruck gebracht. Der Text der Up. setzt für vāruṇam im Folgenden direkt saumyam ein 1). Doch bleibt das unsicher.

## d) Agni und Varuna identisch.

Wir können nicht alle Schwierigkeiten, die in Bezug auf das Verhältnis beider Götter erwachsen, mittels derselben Formel lösen. Auch hier sind mancherlei Elemente zusammengeflossen, die aus ganz verschiedenen Anschauungskreisen stammen. Schon der RV. setzt Agni, wie mit andern Göttern, so mit Varuna gleich<sup>2</sup>). Die Vielfältigkeit



¹) etasya (dvādaçātmakasya samvatsarasya) āg ney am ardham ardham vārunam / maghādyam çravisthārdham āg ney am krameņa, utkrameņa sārpādyam çravistārdhāntam saumy am /

<sup>\*)</sup> II, 1, 4; III, 5, 4; V, 3, 1; VII, 12, 3; X, 8, 5. Cf., Varuna und Mitra' p. 37.

der Gestalten Agnis rechtfertigt diese Identifikationen, die keineswegs auf pantheistischen Neigungen beruhen; immerhin braucht man jenen Versen grossen Wert nicht zuzugestehen. Anders liegt die Sache bei einer Stelle des Kaus. Br. Dort heisst es: — amum evaitat savanair īpsanti yo 'sau tapaty, udyantam prātahsavanena, madhye santam mādhyandinena savanenāstam yantam trīvyasavanena / sa vā eso 'pah praviçya varuno bhavati') — Nachts geht die Sonne in die Wasser ein und wird zu Varuna<sup>2</sup>). Der Gedanke findet sich auch:

AV. XIII, 3, 13: sá várunah sāyám ágnir bhavati sá mitró bhavati prātár udyán / 8) sá savitá bhūtvántárikṣeṇa yati sá índro bhūtvá tapati madhyató dívam / —

Also Agni wird abends zu Varuna, früh zu Mitra; mit andern Worten, Varuna und Mitra sind zwei seiner Gestalten.

Bei dem Agnihotra finden wir zweierlei Spenden, abends eine für Agni, früh eine für Sürya, sofern man nicht zu beiden Tageszeiten nur Agni opfert. ÇÇS. II, 9, 1<sup>4</sup>): agnir jyotir jyotir agnih sväheti säyam. 2: süryo jyotir jyotih süryah sväheti prätah. Wir sehen hier Agni und Sürya einander gegenüber stehen <sup>5</sup>). TĀr. I, 10, 5, 2 heissen Agni und Āditya ,die zwei Kälber' von Tag und Nacht; oder man sagt,

<sup>1)</sup> XVIII, 9; cf. Weber, ISt. IX, 358.

<sup>\*)</sup> Cf. Äp. X, 15, 6: vāruņīr abhinimrukto japet saurīr abhyuditah. Sāy. sagt, indem er das Richtige streift, zu RV. VII, 87, 1: astam gacchan sūrya eva varuņa ity ucyate / sa hi svagamanena rātrīr janayati und I, 84, 15: yad rātrāv antarhitam sauram tejas tac candramandalam praviçyāhanīva naiçam tamo nivārya sarvam prakāçayati —

<sup>8)</sup> Subjekt ist Agni (unrichtig nach ,Var. u. Mitra' p. 29 Varuna).

<sup>4)</sup> VS. III, 9. Cf. auch Rituallitt. S. 74.

<sup>5)</sup> Ebenso ÇÇS. XIV, 3, 16 (23): āgneyam payah pūrvasmin; 17 (24): sauryam uttarasmin. Cf. auch Āp. VI, 5, 6: agnaya ādityam grhnāmy, ahne rātrim iti —; ādityāyāgnim grhnāmi rātryā ahar iti; 9, 4: rajatām tvā haritagarbhām agnijyotisam — abends, harinīm tvā rajatagarbhām sūryajyotisam — früh.

dass Āditya, wenn er untergeht, in Agni eintritt 1). Mit dieser Auffassung stimmt der RV. überein. X, 88, 6:

mūrdhá bhuvó bhavati náktam agníh tátah súryo jāyate prātár udyán.

Daher gehört Agni die Nacht: āgneyī rātrih TS. I, 5, 9, 3; āgneyī vai rātrih — aindram ahah TBr. I, 1, 4, 2. 3; I, 5, 3, 4; II, 1, 2, 7; agninā vai tejasā rātris tejasvaty, ādityena tejasāhas tejasvat Ait. Br. V, 29, 6.

Anstelle Agnis steht nun auch Varuna. Der Atharvavers, nach dem Agni abends zu Varuna, früh, wenn er aufgeht, zu Mitra wird, ist dem aus dem RV. angeführten vollständig gleich; Agni und Varuna sind hier völlige Synonyma. Eine solche gelegentliche Synonymität zeigt auch ein Spruch Gaut. XXV, 9: ahaç ca mādityaç ca punātv iti prātā rātriç ca mā varunaç ceti sāyam oder Ait. Br. VI, 26, 13: yo vā agnih sa varunah. Wenn einzelne RV.-Verse Varuna als eine Form Agnis ansehen, so ist das durchaus keine vereinzelte Spielerei, sondern beruht auf einer Auffassung, die, wenn auch keine grosse, so doch immerhin eine wahrnehmbare Verbreitung gehabt hat.

Wer ist dieser Agni, dem man abends opfert, der die Sonne in sich aufnimmt? Soviel ist klar, dass die rituellen Texte in ihm nur ein Altarfeuer sehen. Man vergleiche TBr. I, 1, 4, 3: naktam gärhapatyam ädadhäti — divähavanīyam; II, 1, 2, 9: agnim vavādityah sāyam praviçati tasmād agnir dūrān naktam dadrçe | ubhe hi tejasī sampadyete. 10: udyantam vāvādityam agnir anusamārohati²) | tasmād dhūma



<sup>1)</sup> So Çat. Br. II, 3, 1, 3: atha yad astam eti tad agnāv eva yonau garbho bhūtvā praviçati; 36: yadā hy eva sūryo 'stam ety athāgnir jyotir yadā sūrya udety atha sūryo jyotih etc. Oder Ait. Br. VIII, 28, 9: ādityo vā astam yann agnim anupraviçati / so 'ntardhīyate / tam na nirjānanti — 13: agner vā ādityo jāyate / TBr. III, 9, 21, 2. 3: sūryo 'gner yonir āyatanam.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Çat. Br. II, 3, 4, 24: — tad yad astam yann āditya āhavanīyam praviçati —

evāgner divā dadrce1); III, 7, 4, 3: agnim grhnāmi — ya udyantam ārohati sūryam ahne. Auch im RV. fehlt es nicht an Stellen, die von einem des Nachts leuchtenden Feuer sprechen, wie I, 127, 52); III, 9, 73); V, 7, 44); vielleicht III, 15, 35) und VI, 3, 5, 66). Man kann ferner die enge Beziehung zwischen der Sonne und dem daraus entstammenden Altarresp. Herdfeuer, die an vielen Stellen erkennbar ist, in die Wagschale zu Gunsten der Deutung auf das Altarfeuer, in das die Sonne abends eingehe, werfen; vielleicht auch die kleinen Erzählungen, die von dem Aditya in jener, von Agni in dieser Welt (oder umgekehrt) reden?). Befriedigend ist Denn die Opferfeuer leuchten nicht des das aber nicht. Nachts, sondern werden früh mittels des praduşkarana erst wieder angefacht, und ich nehme Anstand, Worte wie RV. X, 88, 6a auf eins dieser Feuer zu beziehen. Auch widerstrebt die Synonymität von Varuna und Agni grade in unsern Stellen der von den Brahmanas gegebenen Erklärung; denn

tirás támo dadrça úrmyāsv á çyävásv arusó vrsá /

und VII, 9, 2: hótā mandró viçâm dámūnāh tirás támo dadrçe rāmyānām /

doch ist eine sichere Entscheidung nicht möglich.

<sup>1)</sup> Der Comm. TS. I, p. 783 sagt bei Erklärung von TS. I, 5, 3, 1: ādityarūpasya gārhapatyasya sambandhi trinçatsankhyākam dhāma muhūrtarūpam tejo — rājate.

²) tám asya prksám úparāsu dhīmahi náktam / yáh sudárçataro dívātarāt / áprāyuse dívātarāt /.

<sup>\*)</sup> tvám yád agne paçávah samásate sámiddham apiçarvaré von dem Feuer der Hürde, um das das Vieh sich sammelt.

<sup>1)</sup> sá sma krnoti ketúm á náktam cid dūrá á saté.

<sup>5)</sup> tvám nrcáksa vrsabhánu pürvth krsnásv agne arusó ví bhāhi. Der Vers bezieht sich aber besser auf das beim ersten Morgengrauen entflammte Opferfeuer. Das gilt auch von VI, 48, 6:

<sup>5.</sup> citrádhrajatir aratír yó aktóh

<sup>6.</sup> náktam yá īm arusó yó dívā nfn ámartyo arusó yó dívā nfn //

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Z. B. TS. II, 5, 8, 1, 2.

ein Opferfeuer ist Varuna nie; die Deutungen der rituellen Texte scheinen also spätere Erfindung.

Wir müssen ein Ergebnis früherer Untersuchungen zu Wir sahen aus I, 95, 1; IX, 97, 91), dass Hilfe ziehen. Agni zwei Gestalten annimmt: Sonne und Mond<sup>2</sup>). Wenn wir annehmen, dass diese beiden Gestalten Agnis an unsern Stellen gemeint sind oder ursprünglich gemeint waren, so löst sich das von ihnen aufgegebene Rätsel und vor allem die Schwierigkeit, die der Wechsel von Agni und Varuna in ihnen bereitet. Die Betrachtung Agnis als einer Form des Mondes ist im RV. und AV. noch einigermassen erkennbar, stirbt aber in der folgenden Zeit, von den Brahmanas an gerechnet, die nur noch seine Nektarnatur berücksichtigt, aus. Ihr ist die Sonne nur noch Repräsentant des Feuers, der Mond nur der des Nektars, Wassers etc. Die Brāhmaņas deuteten diesen nächtlichen Agni um, sie verlegten ihn auf den Opferplatz und haben dadurch das Ihrige dazu beigetragen, uns das Verständnis des Sachverhalts zu erschweren. Wenn also Agni abends zu Varuna, früh zu Mitra wird, wenn Aditya abends als Varuna in die Wasser eintritt oder Aditya in Agni abends eingeht und Agni früh in Aditya, wenn Agni direkt Varuna heisst, so sind das mythologische Synonyma, die Fortsetzung einer alten Vorstellung, die in RV. I. 95, 1 am Reinsten zum Ausdruck gebracht wird: zwei von verschiedener Gestalt wandeln das rechte Ziel verfolgend. Eine um die andere lässt das Junge trinken. Golden ist es bei der einen und mit Svadhas versehen; strahlend erscheint es bei der andern mit grossem Glanz'. Weder die Meer- noch die Himmelshypothese vermag diesen Tatsachen,

<sup>&#</sup>x27;) VMyth. I, 331 (II, 103). Cf. auch I, 336; Pischel VStud. II, 221 und oben das Citat aus Āp. VI, 5, 6.

<sup>2)</sup> AV. XIII, 3, 13:

sá várunah sáyám ágnir bhavati sá mitró bhavati prātár udyán und I, 95, 1: hárir anyásyām bhávati, çukró anyásyām bedeuten dasselbe, sind mythologisch synonym.

um deren Deutung man sich noch kaum bemüht hat, in gleicher Weise gerecht zu werden. Wollten wir sie als wertlos ausscheiden, so müssten wir annehmen, dass die Überlieferung in Indien sich vollständig verwirrte, die Begriffe in den Köpfen der Yājnikas ganz durch einander gerieten und nur noch in ganz unkenntlicher Gestalt in der rituellen Litteratur ihr Wesen treiben. Ich betrachte es jedenfalls als unsere Aufgabe, die verwirrten Fäden nach Kräften aufzulösen und bis an ihren Anfang zu verfolgen. Hier mag man sich oft irren; aber dennoch muss man es wagen 1).

<sup>1)</sup> Andere Dualverbindungen Varunas sind spärlich anzutreffen. Viṣṇu-Varuna finden sich z. B. AV. VII, 25, 1. 2; TS. II, 1, 4, 3; TBr. II, 8, 4, 4 ff.

# Aryaman.

Zu den Überresten, die über das weite Trümmerfeld der vedischen Mythologie verstreut sind, gehören die wenigen auf Aryaman sich beziehenden Stellen. Wir haben noch keine Arbeit, die aus diesen Überresten ein Bild des Gottes zu reconstruiren versucht hätte, und angesichts unseres Materials, das zwar reicher ist als man angenommen hat, aber doch unzulänglich bleibt, müssen wir darauf verzichten, zu der Grundlage, auf der Aryaman sich aufbaute, zu gelangen. Das ist um so mehr zu bedauern, als der Name allem Anschein nach in die älteste arische Zeit zurückführt und im Osten wie im Westen Anzeichen dafür vorhanden sind, dass es sich hier um ein altarisches Wort handelt. Dem indischen aryaman entspricht iranisches airvaman sowie mittelirisch Airem, gen. Areman, Eremon 1). Die zuerst von Pictet und Stokes aufgestellte Gleichung gewinnt noch grössere Bedeutung, wenn sich zeigen lässt, dass auf indoiranischem Boden das Wort nicht ausschliesslich appellativischen Wert gehabt hat, sondern auch nom. propr. gewesen ist. Ich glaube, dass es sich bei ihm ebenso verhalten wird, wie bei mitra, das nach Eggers' Annahme ursprünglich ein Eigenname war, der allmählich zu einem App. verblasst ist. Bergaigne hat Aryaman

¹) Brugmann, Grundriss II § 117 S. 345; Kretschmer, Einleit. in die Geschichte der griech. Sprache S. 131; Zimmer, BB. III, 146. 150; Windisch, PBraune, BZDSL. IV, 232.

nur einige Male flüchtig berührt 1), ebenso sind andere Forscher rasch über ihn hinweggegangen 2); wir können etwas weiter kommen als Darmesteter 3) oder Bergaigne mit seinem 'dieu bienfaisant'. Die indischen Commentatoren haben den Namen öfter als sūrya erklärt; aber Zweifel sind berechtigt, ob die Erklärer hier altes Gut ererbt und nicht vielmehr einer alten Gestalt neue Züge verliehen haben. Ich will mich darauf beschränken, die Trümmer zu sammeln und die Anschauung der Brähmanas zu registriren.

# a) Aryamans Pfad.

Zwei Verse handeln von Aryaman; es sind die einzigen, die uns aufbewahrt sind und Bruchstücke eines grösseren Liedes gewesen sein mögen, das verloren ging 1):

aryamāyāti vṛṣabhas tuviṣmān
dātā vasūnām puruhūto arhan |
sahasrākṣo gotrabhid vajrabāhuḥ
asmāsu devo draviṇam dadhātu ||
ye te 'ryaman bahavo devayānāḥ
panthāno rājan diva ā caranti |
tebhir no deva mahi çarma yaccha
çam na edhi dvipade çam catuspade ||

<sup>1)</sup> La rel. védique, cf. Index II; Manuel pour étudier le Sanscrit véd. (Lexikon).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Hardy, Ved. brahm. Per. 56; Hopkins, Rel. of. Ind.; Oldenberg, ZDMG. L S. 65 spricht zweifelnd von der Möglichkeit, dass A. ,den leuchtendsten der Planeten' bedeute; das lässt sich weder beweisen noch widerlegen. Bollensen, ZDMG. XLI, 503 hält RV. VII, 64, 3 devó aryáb für eine Umschreibung und Deutung des Namens.

<sup>3)</sup> Ormazd et Ahriman, 73<sup>2</sup>: Aryaman signifie l'ami, c'est-à-dire que ce n'est qu'un doublet de Mitra, un nom de la lumière céleste (Cf. Añça par rapport à Bhaga..); il devient, par induction raisonnante, le dieu intermédiaire entre Mitra et Varuna, entre le jour et la nuit; c'est-à-dire le dieu du crépuscule (ubhayor madhyavartī). Nichts davon kann ich, abgesehen von ,ami', bestätigt finden.

<sup>4)</sup> TS. II, 3, 14 t u; MS. IV, 12, 4 (p. 190, 7 ff.).

In diesen Versen sind die durch Sperrung angedeuteten Wir finden darin die Epitheta Worte nicht ohne Wert. sahasrāksa, gotrabhid, vajrabāhu, sowie einen Hinweis auf Aryamans viele, den Göttern dienende Pfade'; es scheint, dass wir hier ein Bruchstück einer dem RV. fremden Mythologie vor uns haben. Die Verse dienen als Yājvā-Puronuvākvās bei Gelegenheit einiger Caruspenden für Arvaman zur Erreichung der Himmelswelt oder anderer Zwecke 1). In den Worten, mit denen die TS, diese drei Spenden empfiehlt, wiederholt sie bei jeder von ihnen den Satz: asau vā ādityo 'ryamā, sieht also in Aryaman ein Synonym von Der Pfad Aryamans wird auch sonst erwähnt: er scheint als der eigentlich charakteristische Zug unsers Gottes empfunden worden zu sein, wie an Indra die Tötung Vrtras, an Yama das Totenreich, an Brhaspati das Kavitum. Es ist eine oft wahrnehmbare Erscheinung, dass bei Göttern nur ein bestimmter Zug von der Tradition als Charakteristikum festgehalten wird, wenn sie anfangen zu verblassen und ihre ursprüngliche und volle Bedeutung nicht mehr lebhaft vor Augen steht. Im Anschluss an TS. I, 8, 12 g heisst es TBr. I, 7, 6, 6: indro vrtrāya vairam udayacchat, sa divasam alikhat, so 'ryamnah panthā abhavat, sa āvinne dyāvāpṛthivī dhṛtavrate iti dyāvāpythivī upādhāvat. Ferner im TMBr. XXV, 12, 3 bei Besprechung des aryamnor ayana<sup>2</sup>) yam āhur aryamnah<sup>3</sup>) panthā ity eşa vāva devayānah panthāh. 4. pra devayānam panthānam āpnuvanti ya etad upayanti. 5. tasmād eşo 'ruņatama iva diva upadadrce 'runatama iva hi panthāh. Comm. zum TMBr. erklärt diesen Aryaman als āditya.

¹) TS. II, 3, 4, 1. 2. aryampe carum nirvapet suvargakāmo, 'sau vā ādityo 'ryamāryamanam eva svena bhāgadheyenopa dhāvati, sa evainam suvargam lokam gamayati etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu beachten ist der noch unerklärbare Dual, der auch  $\bar{A}$ çv. ÇS. XII, 6, 21 steht.

<sup>3)</sup> Text hat n für n.

nennt ihn ādityamūrtibheda und bemerkt zu dem angeführten Sūtra 5: ,devayānamārgasyārcirādirūpatvāt, tena gato 'py aryamā arunatamo divi drevate, prātahkālīna āditvo 'rvamā so'runatamo bhavati. Wir finden dieselbe Erklärung von Aryaman als Sonne im Comm. zu Cat. Br. 1); ferner bei den Lexikographen und bei Sāyana<sup>2</sup>). Es ist jedenfalls für die indische Auffassung, mag sie unursprünglich sein oder nicht, wertvoll, dass von der TS. an eine bestimmte Deutung auftritt, die von Aryamans Weg als dem der Sonne, nicht von der Milchstrasse, auf die man seine Bahn hat deuten wollen, spricht 8). Etwas mehr erfahren wir aus Ap. Dh. S. II, 9, 23, 3 ff. über diesen Pfad. Ap. citirt dort aus der Puranalitteratur zwei Verse, die Bühler als alten und weitverbreiteten Bestandteil dieser Litteraturschicht erwiesen hat 4). Es wird darin von dem südlichen und nördlichen Pfad Aryamans, also zweifellos der Sonne und der Ekliptik gesprochen (in den von Bühler angeführten Parallelstellen steht für aryamnah auch savituh).

Der RV., zu dem wir uns nach diesen Ermittelungen wenden können, enthält keine Stelle, die eine Deutung Aryamans gestattete. An zwei Stellen spricht auch er vom Pfade Aryamans. átūrtapanthan heisst dieser X, 64, 5: átūrtapanthāh pururátho aryamā saptāhotā visurūpesu jānmasu /

¹) Zu Çat. Br. V, 3, 1, 2, (= 5, 1, 12) tad eşa upariştād aryamnah panthāh bemerkt er: aryamnah süryasya eşa paridrçyamānah panthā mārgah sa ca kiranasambandhāc chvetah.

<sup>2)</sup> Cf. PW. s. v. Aryaman, pw. Nachtr.; Mahīdhara zu VS. IX, 29. Sāy. zu I, 89, 3; 90. 1. 9 etc.

<sup>\*)</sup> pw.; Weber, Verz. II S. 59¹; Festgruss für Roth 138. Ebendort sowie Räjasüya 84² bringt er die Schenkung eines weissrückigen Stieres mit der Milchstrasse in Verbindung. Der Name der Milchstrasse lautet sonst suranadī, ākāçagangā etc.

<sup>4)</sup> Ind. Ant. XXV, 323 ff. (ZDMG. 39, 526). Es handelt sich um die Verse aştāçītisahasrāni ye prajām īşirarşayah / dakşinenāryamnah panthānam te çmaçānāni bhejire // aṣṭāçītisahasrāni ye prajām nesirarşayah uttarenāryamnah panthānam te 'mṛtatvam hi bhejire //.

,dessen Pfad nicht überschritten wird, unnahbar' (pw.). Ferner I, 105, 6:

kád va rtásya dharnasí kád várunasya cákşanam | kád aryannó mahás patháti krāmema dūdhyò — ||

Ganz allgemein wird vom Pfade Aryamans in diesen Versen gesprochen. Wir können Aryaman deuten, wie wir wollen: diese beiden Stellen erheben keinen Widerspruch, wenn wir die Auffassung der späteren Zeit auf den RV. übertragen wollen, der sehr häufig von dem Pfade oder den Pfaden der Sonne spricht. Wenn dieser Weg RV. I, 100, 2 ánāpta oder TS. VI, 1, 7, 3 árakşohata genannt wird, so werden wir damit den Beinamen Aryamans átūrtapanthan wohl vergleichen können 1).

Als weitere Epitheta Aryamans führen die obengenannten Texte, wie ich schon hervorhob, die Worte sahasrākṣá, gotrabhid, vájrabāhu, pururátha²), saptáhotr (RV. X, 64, 5) an, wozu noch aus RV. VII, 35, 2 (AV. XIX, 10, 2) purujātá; VI, 48, 14 mandrá, srprábhojas, AV. VI, 60, 1 víşitastupa³) und aus anderen Stellen ganz farblose Eigenschaften kommen⁴), wovon keine ihm ausschliesslich eigen ist oder grade ihn besonders zu charakterisiren vermag. Keins dieser ihm beigelegten Epitheta widerlegt, keins begünstigt die Deutung

<sup>1)</sup> V, 42, 1 ist ein pfsadyonih páñcahota çrnotv átūrtapantha ásuro mayobháh genannt. Da in diesem Verse Varuna, Mitra, Bhaga, Aditi aufgezählt werden, ist die Beziehung dieser Worte auf Aryaman nicht unmöglich. (v. Bradke, Dyaus Asura 121.)

<sup>2)</sup> Das Wort ist nicht klar. Auf Wagen fährt Uşas (VMyth. II, 36 ff.; z. B. RV. I, 48, 7: çatám ráthebhih subhágosá iyám vi yāti), Agni (I, 94, 11: sugám tát te tavakébhyo ráthebhyó 'gne; X, 142, 5); Indra (oder Agni) V, 5, 3: īlitó agna á vahéndram sukhaí ráthebhir ūtáye //. Bei Agni sind es die Flammen, bei Uṣas die Strahlen, also vielleicht auch bei Aryaman. Yāska (ed. Bibl. Ind. IV, p. 200) setzt pururátha = bahuratha.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cf. die drei Keçins (Feuer, Sonne, Wind) RV. I, 164, 44.

<sup>\*)</sup> abhiksadá VI, 50, 1; daksáyya I, 91, 3; dyuksá I, 136, 6; yāta-yájjana I, 136, 3; sukrátu VII, 36, 4; suçéva VI, 50, 1; cf. mitró yātayájjana.

der späteren Texte. Einiger Worte bedarf die Bezeichnung saptähoty, die III, 29, 14 auch Agni charakterisirt. Aryaman wird noch einmal mit den 7 Hotys verbunden: TBr. II, 3, 5, 3 heisst es: yat sapta hotärah sattram äsata kena te gyhapatinärdhnuvan kena suvar äyan kenemänllokän samatanvann iti / aryamnä vai te gyhapatinärdhnuvan tena suvar äyan tenemänllokän samatanvan. Hier ist es Aryaman, der in der Sage bei den ein Sattra feierndern sieben Hotys die Rolle eines Gyhapati¹) übernimmt und ihnen zum Erfolge, zum Himmel verhilft³).

Einen anderen Zug seines verklungenen Sagenkreises deutet das Beiwort gotrabhid an. Indra, der den gleichen Titel führt, wird beim Öffnen des Kuhstalles von den Manen unterstützt, und Arvaman ist wenigstens mit den 7 Rsis näher verbunden. Als die Götter den Angiras die Kuh gaben (RV. I, 139, 7; VMyth, II, 163), war es Aryaman, der sie molk; auch hier steht er also in Beziehung zu Manen und Rindern. Es kann nicht unbemerkt bleiben, dass Aryaman auch mancherlei mit Agni gemein hat. Wie dieser , Wagen' hat, so Aryaman; Agni heisst bharijanman, Aryaman puruiātá, beide führen die Bezeichnung saptáhoty. Das ruft die bekannte Hymne II, 1 ins Gedächtnis, in der Agni wie mit Indra, Varuna, Mitra, so auch mit Aryaman (v. 4) identifizirt ist; nicht ganz ohne Grund; denn in allem, was leuchtet, lebt ja Agni<sup>3</sup>). Die Gemeinsamkeit der Beziehungen beider zeigt sich noch in einem andern Charakterzuge, den wir als wesentlich in Aryamans Bild bezeichnen dürfen.

<sup>1)</sup> Rituallitt. § 79 S. 154.

<sup>2)</sup> Daher wohl auch Aryaman Haupt der Manen in der späteren Litteratur. Cf. PW. s. v.

<sup>\*)</sup> TBr. III, 1, 1, 8 ist er ein Stier (wie Agni, Indra u. a.): aryamā rājāparas tuvismān phalgumīnām rsabho roravīti. Cf. auch oben TS. II, 3, 14t: aryamāyāti vrsabhas tuvismān.

#### b) Aryaman und die Ehe.

a) Gott Aryaman.

Unter den wenigen Aryaman erwähnenden Versen fällt eine kleine vorwiegend dem AV. angehörende Gruppe auf, die ihn zum Stifter des Ehestandes macht. Er verschafft dem Mädchen einen Mann, dem Unbeweibten eine Frau. In dem dem pativedana gewidmeten Teile von Kap. XXXIV des Kauçika werden zwei dieser Verse vor dem Krähenorakel unter Darbringung einer Butterspende für Aryaman hergesagt. Von wo die Krähe kommt, kommt auch ein Freier.

AV. VI, 60, 1: ayám á yāty aryamá purástād vísitastupaļ | asyá icchánn agrúvai pátim utá jāyám ajánaye || 2: ácramad iyám aryamann anyásām sámanam yatí |

ungó nv àryamann asyá anyáh sámanam áyati // ¹).

Bei den Hochzeitsceremonien werden ähnliche Verse gebraucht. So AV. XIV, 1, 17:

aryamánam yajāmahe subandhúm pativédanam | urvārukám iva bándhanāt prétó muñcāmi námútaḥ ||, ferner Āp. Mantrapāṭha I, 5, 7 2):

aryamánam nú devám kanyá agním ayakṣata | sá imám devó adhvaráh prétó muñcāti námútah subaddhám amútas karat ||

Wir sehen, dass hier wie in RV. II, 1 Agni direkt mit Aryaman gleichgesetzt wird. So leuchtet ein, warum RV. V, 3, 2 gesagt wird

tvám aryamá bhavasi yát kantnām náma svadhāvan gúhyam bibharşi /

<sup>1)</sup> Für anyáh dürfte anyá (Grill) die richtige Lesung sein; ,eine andere als sie möge zum Stelldichein gehen". — Jenen beiden Versen (VI, 60, 1. 2) folgt ein dritter an Dhātr, der ebenfalls dem Mädchen einen Gatten verschaffen soll. Aryaman und Dhātr stehen auch TBr. I, 1, 9, 1; TMBr. XXIV, 12, 4 (hier sind noch weitere Götter aufgezählt) neben einander.

<sup>\*)</sup> Ap. GS. V, 3, 8. Cf. Winternitz, Hochzeitsrituell S. 56.

### añjánti mitrám súdhitam ná góbhir yád dámpatī sámanasā krnósi //¹)

Grade Agni ist, wie I, 66, 8 und andere Verse zeigen, der jāráh kantnām, der pátir jánīnām²), er ist der Gatte, Buhle der Morgenröte, denn er folgt ihr wie der Freier dem Mädchen; unter seinem Blick leuchtet sie auf. Der himmlische Freier der Tochter des Himmels ist der Typus aller Freier und der Schutzpatron des Ehestandes. Wir können bei dem Alter Aryamans, dessen Name sich aus der ältesten Vorzeit der indogermanischen Völker herschreibt, nicht wissen, ob seine mit Agni hier zusammenstiessende Tätigkeit auch dem Grundgedanken seiner Konception angehört; wir müssen uns darauf beschränken, das Bild, das die vedische Zeit von ihm hatte, heraus zu lösen, und das zeigt unzweifelhaft Agni verwandte Züge³).

#### b) Als Name des Freiers.

Aryaman ist in verschiedenen Fällen auch ein Appellativum, das den Freier oder jungen Gatten bezeichnet. Es ist nicht richtig mit Roth (PW.) und andren Gelehrten zu sagen, dass Aryaman der Brautwerber, der παρανύμφιος sei; er ist vielmehr der junge Gatte oder Freier selbst. Das ergibt sich, wenn nicht schon aus dem beim Krähenorakel

¹) Er fungirt AV. I, 11, 1 bei der Entbindung als Hotr. — Andere Götter treten bei den Eheceremonien (aber auf Grund einer anderen Entwicklung) hinzu: X, 85, 23 Bhaga: sám aryamá sám bhágo no ninīyat; Aryaman, Bhaga, Dhātr AV. XIV, 1, 34; A., bhaga, Dhātr (Soma, Brahman) AV. II, 36, 2; A., Bhaga, Savitr RV. X, 85, 36 (AV. XIV, 1, 50). Aryaman und Prajāpati RV. X, 85, 43. — Cf. noch AV. XIV, 2, 13.

<sup>2)</sup> VMyth. II, 40.

<sup>\*)</sup> Wenn es AV. XIV, 2, 40 heisst ahorātrābhyām (vām) sámanaktv aryamā, so wird man daraus denselben Schluss ziehen können; man vgl. AV. XIII, 2, 5: ahorātrē vimimāno yād ēsi (sūrya); 2, 32: ahorātrē pāri sūryam vāsāne.

verwendeten Verse AV. VI, 60, 1, dann jedenfalls mit Sicherheit aus AV. XIV, 1, 39:

aryamnó agním páryetu pūşan | prátīkṣante çváçuro deváraç ca |

,sie umschreite das Feuer des Freiers, o Pūṣan. Es schauen Schwäher und Schwager zu' und aus dem bei der Fahrt des jungen Paares in das neue Heim herzusagenden Verse X, 40, 12 (AV. XIV, 2, 5) 1):

ábhūtam gopā mithunā çubhaspatī (açvinā) priyā aryamņó dúryān açīmahi //²).

Aryaman ist hier nomen honorificum des jungen Gatten, der mit dem Namen des himmlischen Freiers, des aryamá, jāráh kaninam unter deutlicher Anspielung auf diesen bezeichnet wird. Die Hochzeit hat ein himmlisches Vorbild: sonst ist es der Hochzeitszug von Soma und Süryā, dem der der Neuvermählten verglichen wird. Hier empfängt aus einem andern und hinsichtlich der Anschauung verschiedenen Kreise der junge Ehemann seinen Namen, so etwa, wie der Name Vivasvats, des himmlischen Opferers, im RV. mangalecchāyai auch zum Namen des irdischen wird<sup>8</sup>). Ich ziehe auch an anderen Stellen, abgesehen von einigen, die an sich der Exegese Schwierigkeiten bieten, vor, die Deutung "Freund" oder Busenfreund' durch die bestimmtere Freier', Bräutigam' RV. V, 54, 8 z. B. werden die Maruts mit zu ersetzen. , aryamánah', mit ,Freiern' verglichen, die in reichem Schmuck nahen 4).

<sup>1)</sup> Cf. Winternitz, Hochzeitsrit. S. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. v. 11: priyósriyasya vrsabhásya retino grhám gamema /. Auf den Bräutigam könnte aryamán auch in X, 68, 2 sich beziehen:

sám góbhir āngirasó náksamāno bhága ivéd aryamānam nināya / jáne mitró ná dampatī anakti —

<sup>3)</sup> VMyth. I, 480.

niyútvanto grāmajito yáthā nárah, aryamáno ná, marútah kabandhínah /

Das Ergebnis dieser Untersuchung ist die Aufstellung folgender Bedeutungen von Aryaman:

- [Ausgang unbestimmbar, nach der indischen Tradition angeblich = S
  ürya.]
- 2. Schutzpatron des Ehestandes.
- 3. Freier.

Im Ritual spielt Aryaman keine Rolle. Es heisst TBr. II, 3, 5, 4 zwar, wie sonst von Viṣṇu, yajño vā aryamā, aber

Was sollten hier ,Busenfreunde'? Man vgl. V, 61, 4, wo sie máryāso bhádrajānayah heissen und X, 77, 2: çriyé máryāso aājtār akravata.

AV. III, 5, 5 bei einem Parnaamulett:

yátháhám uttaró 'sany aryamná uta samvídah.

Damit ich über den Freier (hier Nebenbuhler) und seinen Besitz erhaben sei', nicht, wie Weber ISt. XVII, 196 will damit ich erhaben sei über die Gunst des Freundes selbst'. Wenn es TS. II, 3, 4, 1 heisst: yāb khālu vai dādāti sò 'ryamā, TBr. I, 1, 2, 4: aryamēti tām āhur yō dādāti, so stimmt auch das zum Bilde des indischen Freiers, der durch Kaufpreis oder Geschenke sich die Braut erwirbt (cf. Hopkins, Social aud mil. pos. 345; Pischel, VStud. II, 78). Der "Freier" ist hier zum Namen des Freigebigen überhaupt geworden. X, 117, 6 tadelt den kurzsichtigen, der sein Gut allein verzehrt, keinen Eidam ernährt oder Freund, also einen, der zu geizig ist, um seine Tochter zu verheiraten oder sich einen Freund zu verschaffen:

mógham ánnam vindate ápracetáh satyám bravīmi vadhá ít sá tásya / náryamánam púsyati nó sákhāyam kévalāgho bhavati kevalādt //

,da er keinen Freier (Eidam) ernährt, noch auch einen Freund, trägt er allein die Schuld, verzehrt er allein sein Mahl'. Von dem Namen wird aryamyà abgeleitet:

RV. V, 85, 7: aryamyàm varuna mitryàm vā sákhāyam vā sádam íd bhrátaram vā / veçám vā nítyam varundranam vā yát sīm ágaç cakrmā çiçráthas tát.

Ich glaube, dass 'aryamyà' dem Namen entsprechend nicht 'befreundet' heisst, sondern die speziellere Bedeutung hat 'auf den Freier (d. h. Schwiegersohn und dessen Familie) bezüglich'.

In einigen Fällen I, 174, 6: prá yé páçyann aryamánam sácāyób VII, 36, 4: á sukrátum aryamánam vavrtyām; 40, 2: dyúbhaktam índro aryamá dadātu (unklar ist V, 29, 1) scheint Aryaman App. von Indra zu sein; doch ist es I, 40, 5; X, 92, 6 unzweifelhaft unabhängig davon.

nach meinem Material gehört er nicht zu den bevorzugten Göttern der rituellen Verfasser. Ausser den Caruspenden, die man bringt ,um die Himmelswelt zu erreichen', ,freigebige Untertanen zu bekommen' oder ,um in einer Versammlung Erfolg zu haben' (TS. II, 3, 4, 1; Cf. TBr. I, 1, 2) vermag ich nur das aryamno ayana, auch aryamnor ayana genannt, anzuführen, das eine Abart der sārasvata-sattra's ist. Ein Urteil über deren Beziehung zu den Göttern habe ich, wie schon bemerkt, nicht gewinnen können.

Unsere Quellen ermöglichen nicht, Aryamans Wesen und Ursprung genauer, als hier versucht worden ist, zu bestimmen. Aber es dürfte erkennbar sein, dass die uns verbliebenen Andeutungen und Verse nur Reste sind von einer grösseren Vergangenheit. Zu einer Intimität zwischen Aryaman einerund Mitra-Varuna oder Mitra andrerseits ist es im Veda, obwohl sie häufig zusammenstehen, nicht gekommen; mit Varuna allein finde ich ihn nur einmal 1), mit Mitra etwa dreimal 2) zusammen, gewöhnlich erscheint er neben jenem Götterpaar, ohne dass man sein Auftreten verstünde; an 17 unter den etwa 62 Stellen, die alle drei zusammen nennen, ist er etwas seitwärts gerückt. Vielleicht schliesst man daraus, dass er zwar wie jene als Lichtwesen betrachtet, dass aber die Verschiedenheit seiner Herkunft noch dunkel empfunden wurde 3); er heisst höchstens einmal Asura 4).

<sup>1)</sup> IV, 55, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 44, 13; VI, 52, 11; 66, 4. Öfter steht Bhaga neben Aryaman, etwa 11 mal im Rk, 5 mal im AV. War Bhaga einst sein Partner und aryamnoh dann = aryamno bhagasya ca?

<sup>3)</sup> Am fernsten steht Aryaman den Verfassern der Familienbücher, besonders des 3. und 8. Buches. Im 3. ist er nur einmal erwähnt; im 8. zwar 12 mal; aber diese zwölf Stellen sind ganz farblos und enthalten nur Aufzählungen. Von allen Versen ist nur V, 3, 2 etwas wichtiger (tvåm aryamå bhavasi yåt kaninām). Von den Versen in I (105, 6; 139, 7; 167, 8) haben die beiden ersten etwas mehr Wert. Es ist unverkennbar, dass Aryaman schon dem RV. ganz fremd geworden ist.

<sup>4)</sup> V, 42, 2. Cf. S. 81 1.

#### c) Aryaman im Avesta.

Wie Vivanhant, Yima und andere Götter in der iranischen Mythologie einen Schritt weiter in der Anthropomorphisirung gegangen sind als ihre indischen Ebenbilder, so hat auch Airyaman noch mehr von seinem göttlichen Charakter verloren als ihm selbst im Veda verblieben ist. Die für ihn aufgestellten Erklärungen sind mannigfach. Harlez¹) hat richtig gesehen, dass Spiegels Erklärung des iranischen Yazata als Gehorsam' nicht ausreicht und die Ansicht vertreten, dass Airyaman, der mit Asa Vahista und Saoka, ,les génies du feu et de la flamme', mehrfach eng verbunden ist, selbst die Personifikation eines ,des phénomènes ignés' sein müsse; ,ce qui le rapproche singulièrement de l'Aryaman Védique, le fils de la grande nature, l'agent séparateur du jour et de la nuit, souvent aussi le soleil lui-même'2). Der Avesta gewährt nicht die Möglichkeit, ein festes Bild des iranischen Gottes zu gewinnen; das Wenige aber, was er sagt, weist wiederum darauf hin, dass wir es nur mit den Resten einer umfassenderen Überlieferung zu tun haben. Nur zwei Stellen sind von einiger Wichtigkeit Ys. 54, 1 (27, 5):

> ā airyēmā işyō rafedhrāi jañtū | nerebyas cā nāiribyas cā zarathuṣtrahē |³) vanhēuṣ rafedhrāi mananhō —

<sup>1)</sup> Avesta, traduit I, p. 270.

<sup>\*)</sup> Haug, Ess. 273, sagt A. habe im Veda und Avesta a) die Bedeutung, a friend, associate' (in the Gāthās it chiefly means, a client'), b) name of a deity; Darmesteter, le Zend-Avesta, vol. I, p. 349: le mot airyaman signifie, le serviteur'. . et, comme nom propre, il désigne un Yajata, qui, selon le Parsisme moderne, est ,l'Ized du ciel . . Cette interprétation repose sans doute sur le passage du Vendidad XXI, 7, où Ahura envoie son messager . . . Airyaman semble être une incarnation de la piété soumise, une contrepartie masculine d'Ārmaiti (arya-man = yé arém manyātā), celui qui pense comme il convient' . ./

<sup>8)</sup> Bartholomae, ZDMG. XXXV, 158; Ar. Forschungen II, 139; Darmesteter I, p. 349; Geldner, Studien I, 33.

"Möge Airyaman, der erwünschte, kommen zur Freude den Männern und Frauen Zarathustras, zur Freude des guten Geistes 1). Es sind Worte, die zu den heiligsten Gebeten, den cathruşāmrūta des Avesta gehören<sup>2</sup>) und als die wirksamste Formel zur Heilung von Krankheiten gelten<sup>8</sup>). Ich möchte an unsrer Stelle nicht wie Geldner Airyaman' mit ,liebe Freundschaft' übersetzen, sondern es im Anschluss an das, was oben sich aus dem RV. ergab. als Name des Gottes fassen, der erwünscht den Männern und Frauen Zarathustra's kommen soll. Wenn in den Gāthā's das Wort sonst Sippe 4) bedeutet, so würde das, soweit sich sehen lässt, nur eine Erweiterung des ursprünglichen, im Veda noch reiner anzutreffenden Sprachgebrauches sein, so wie mitra erst den Gott, dann den Freund bezeichnet. Dass beide Stufen der Entwicklung auch im Avesta vorliegen, zeigt das Bruchstück eines Yaşt, das Vend. XXII erhalten ist. Ahura bittet zuerst Mäthra Spenta die 99999 von Anra Mainyu geschaffenen Krankheiten zu heilen und sendet dann, da dieser ausser Stande dazu ist, seinen Boten Nairyōsanhō in das Haus zu Airyaman: "gehe, fahre zu dem Hause zu Airyaman". Er verspricht ihm tausend Rosse, schnelle ausdauernde Läufer etc., wenn er komme ihn zu heilen: "Alsbald, nicht dauerte es lange, eilte Airyaman isyō auf seiner Fahrt hin zu dem Berge der beiden Spentöfrasan, zu dem Baum der beiden Spentöfrasan<sup>65</sup>). Auch aus diesem Texte erfahren wir nicht viel; als neuer

i) Darmesteter übersetzt isyō stets mit ,qui comble les voeux' und sagt ,iṣya est traduit comme maître de iṣ, des désirs' — sprachlich nicht wahrscheinlich.

<sup>2)</sup> Ys. 54, 2: airyamanem işīm yazamaidē amavañtem verethrājanem vitbaēsahhem masistem asahē sravanhām . . Yt. 2, 2, 7; 3, 5: airyamanem māthranām mazistem, m. vahistem, m. sraēstem etc. G. 1, 6; Sir. 1, 3; 2, 3. Visp. 24, 2; Fragm. (Westergaard p. 332) 4, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Darmesteter II, 288.

<sup>4) 32, 1; 33, 4; 49, 7.</sup> 

<sup>5)</sup> Cf. Geldner, KZ. XXIV, 552. Über spentafrasnāo als gen. dual. siehe Bartholomae IF. IX, 272 ff.; Jackson, JAOS. XX, 56.

Zug tritt seine heilende Tätigkeit zu dem, was sich aus dem Veda ermitteln liess, hinzu<sup>1</sup>). Beachtenswert ist, dass er wiederum hier den Beinamen işyō führt, der am Anfange der ersten Stelle erschien und von da aus in Anfang und Titel der Gebetsformel übergeht. Darum könnte es sein, dass auch in dem Gebet Ys. 54, 1 ā airyōmō işyō sich auf den Gott bezieht und uns in dem Anfang ein Rest vom alten Airyamankultus erhalten ist. Sicheres ist nicht zu ermitteln.

<sup>1)</sup> Vgl. aus dem Bundahish (Darmesteter II, 319): Irmān (Airyaman) l'Amshaspend est le génie qui donne au monde guérison de toutes les peines, ainsi qu'il est dit: ,(avec) toutes les drogues que les créatures prennent pour détruire la peine, si moi, Auhrmazd, n'avais envoyé Aryaman avec sa vertu de guérison, la peine resterait bien'.

# Die übrigen Adityas und Aditi.

#### Bhaga.

Derjenige von den übrigen Ādityas, der nach Varuna, Mitra, Aryaman am häufigsten als Sohn der Aditi bezeichnet wird, ist Bhaga. Auch sein Name geht über die vedische Zeit hinaus und verliert sich in weite Fernen; denn wir finden das Wort in Iran, in dem phrygischen Zeòs Bayaños und bis zu den Slaven hin verbreitet 1). In den altpersischen Keilinschriften stehen neben Auramazdā die aniyā bagāha tyaiy hantiy und Auramazdā selbst ist mapišta bagānām. Wir finden den Ausdruck hadā vipaibiš bagaibiš; für unsern Zweck gleichviel, ob es mit "Clangöttern" oder "mit allen Göttern" zu übersetzen ist"). Auch im Avesta besitzt das Wort keine speziellere Bedeutung als "Gott" und, wenngleich sich aus dem Indischen direkt nichts für die arische Zeit gewinnen lässt,

<sup>1)</sup> Siehe die (in Bezug auf die german. Etyma zu weitgehende) Zusammenstellung von Baynes, Actes du 8 me congr. internat. des orientalistes. Stockholm 1889 II, 1, p. 85 ff., sowie L. v. Schroeder, WZKM. IX, 127. Es mag dabei dahingestellt bleiben, ob slav. bogŭ, wie Hirt unsicher behauptet (AISAK. VIII, 60, Anzeige von Kretschmer), aus Iran entlehnt ist. Die Zusammenstellung von φηγωναῖος, Eichengott' mit phryg. Βαγαῖος von \*bāgā, gr. φαγός, die Kretschmer, Einleit. in die Geschichte der griech. Sprache S. 81 andeutet, wird noch besser begründet werden müssen.

<sup>2)</sup> A. V. W. Jackson und Gray, JAOS XXI, 168 ff.; Bartholomae, IF. VIII, 252; Justi, Grundriss der iran. Philologie II, 427 u. a.

so verleiht es diesem Bhaga doch nur Züge, die ihn mit dem Bhaga der andern Stämme auf eine und dieselbe Stufe einer rein eudaimonistischen Geltung stellen. Wir haben es hier mit einer prähistorischen Bezeichnung zu tun, die nicht einen Dämon, sondern einen guten Gott bezeichnet. Die Übereinstimmung zwischen den slavischen Derivaten "gut, reich") und dem indischen Bhaga, der Glück und Reichtum spendet und vasuvid heisst, wird kein Zufall sein. Es sind nicht die grossen Götter und Namen der indoiranischen Welt, die Aufschlüsse über gewisse urarische Dinge geben, sondern die kleinen, die ihr Ansehen zwar verloren haben, verarmt, aber von altem Adel sind. Wie das altarische daiva, das wir von div, dyaus und dessen freundlicher Bedeutung nicht trennen können, so hat auch der zur Erörterung stehende Bhaga von Haus aus einen freundlichen Sinn, und wenn ich auch das Zeugnis dieser Wortgleichungen nicht überschätzen will, weil Namen von alten Dämonen daneben existirt haben werden, die verloren sind, so zeigen sie doch, dass der Kult der Arier kein blosser Dämonendienst war und machen für eine so weit entfernte Periode die Theorie zu Schanden, dass die Niedermythologie notwendig die Vorstufe der höheren sei.

Eine erneute Prüfung des nicht umfangreichen Materials hat mich zu der Überzeugung geführt, dass das von meinen Vorgängern und namentlich schon von dem PW. gezeichnete Bild Bhagas richtig ist. Bhaga ist bald Appellativum, bald Eigenname und verbindet sich in jener Eigenschaft gern mit den Namen einzelner Götter<sup>2</sup>), besonders Savitrs<sup>3</sup>). Indes

<sup>1)</sup> Cf. auch Krek, Einleitung in die slav. Litteraturgeschichte 2 S. 166.

<sup>2)</sup> Indra: III, 36, 5; VIII, 54, 5; Indra mit ihm verglichen III, 49, 3; oder er bringt bhaga III, 30, 18. 19; vásuttaye VIII, 61, 7, bhágam vasuvídam X, 42, 3. Pūṣan: bhagapati Çat. Br. XI, 4, 3, 15. Neben Pūṣan steht er I, 14, 3; 90, 4; IV, 30, 24; V, 49, 3; doch finden wir auch andere Gottheiten neben ihn gestellt. Cf. S. 87<sup>2</sup>.

<sup>3)</sup> z. B. III, 56, 6; 62, 11; IV, 55, 10; V, 42, 5; 48, 5; 82, 1. 3; VI, 50, 13; VII, 15, 12; 38, 1; 66, 4; X, 92, 4 etc.; siehe Bergaigne III, 39.

sind die Grenzen im Flusse; denn wir finden S. und ihn auch nebeneinander 1) oder bhaga in Savitrs Besitz 2). An einigen Stellen bezeichnet er den Sonnengott<sup>8</sup>); aber ich würde mit Bezug auf die weite Verbreitung des Wortes in arischen Sprachen glauben, dass hier kein ursprünglicher Gedanke, sondern eine indische, durch die häufige Nachbarschaft von Savitr entstandene Übertragung vorliegt. Bhaga ist im Allgemeinen zwar ein Gott des Reichtums<sup>4</sup>); aber es wäre nicht richtig, wollten wir ihn darauf beschränken; denn er (und das nom. app.) steht auch in besonderer Beziehung zu Ehe und Liebesglück. Das im Hause der Eltern alternde Mädchen ruft Indra darum an 5). Wenn beim Traiyambakaopfer die Mädchen die Kuchen in die Luft werfen, in die Hände des Opferers legen und wiedernehmen, sagen sie: bhaga stha bhagasya vo lapsīya 6). Unter denen, die RV. I, 163, 8 dem Opferross auf seinen Wegen folgen, wird bhágah kaninām genannt?); doch wohl eine Bezeichnung der dem Pferde folgenden Jünglingsscharen, ,das Liebesglück', ,die Hoffnung' der Mädchen<sup>8</sup>). Bhaga führt den Bräutigam oder die Braut ins

várunah ksatrám indriyám bhágena savitá çriyam / sutrámā yáçasā bálam dádhānā yajñám āçata //

<sup>1)</sup> VI, 50, 1; AV. VI, 53, 1.

<sup>3)</sup> I, 24, 4. 5. VS. XX, 72:

<sup>\*)</sup> RV. I, 136, 2: cáksur bhágasya (= Sonne); 123, 5: úsā bhágasya svást (AV. XIX, 49, 1: yósā — rátrī devásya savitúr bhágasya).

<sup>4)</sup> VII, 41, 6; II, 1, 7: vásva īçise; s. S. 92 2; IX, 97, 44: á pavasvā bhágam ca — rayim ca; VIII, 31, 11; IX, 101, 7: Pūsan, Rayi, Bhaga.

b) RV. II, 17, 7: amajúr iva pitróh sáca satt — tvám iye bhágam. Cf. dazu X, 39, 3: amajúraç cid bhavatho yuvám bhágo — (nasatyā).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Āp. VIII, 18, 4; Çat. Br. II, 6, 2, 13 etc.

<sup>7)</sup> I, 163, 8: ánu tva rátho ánu máryo arvann ánu gávó 'nu bhágah kaninam /

Anders TBr. I, 5, 3, 3: bhagasyāparāhnah tat punyam tejasvy ahah / tasmād aparāhne kumāryo (= Hetären) bhagam ichamānāç caranti.

<sup>8)</sup> Beim Rājasūya wird Bhaga vāvātāyai grhe geopfert, und vicitragarbhā paşthauhī ist die Dakṣinā TBr. I, 7, 3, 2.

Haus 1), steht hierbei oft mit Aryaman zusammen 2) und wird, wenn auch selten, zu einem nomen honorificum des Ehemanns 3).

An einigen Stellen steht das Nomen neben várcas und bezeichnet die Anziehungskraft, die Fähigkeit anzulocken 4). In einer Beschwörungsformel nimmt die Feindin ihrer Nebenbuhlerin 'bhaga' und 'varcas', wie vom Baum einen Kranz 5); bhaga wohnt in Männern wie in Frauen und kann an einer Stelle wenigstens als 'Fruchtbarkeit' übersetzt werden 6).

1) AV. VI, 74, 1: sám vo 'yám bráhmanaspátir bhágah sám vo ajīgamat (manānsi, vratá)

82, 2: yéna süryám savitrim açvinoháthuh pathá /
téna mām abravīd bhágo jāyám á vahatād iti //

AV. XIV, 1, 20: bhágas tvetú nayatu hastagŕhya, açvínā tvā prá vahatām ráthena (RV. X, 85, 26 steht dafür Pūṣan)

51: bhágas te hástam agrahīt

53: ténemám nárīm savitá bhágaç ca — pári dhattam

59: bhágo rájā purá etu prajānan /

2) RV. X, 68, 2: sám góbhir āngirasó náksamāno bhága ivéd aryamánam nināya /

X, 31, 4: bhágo vā góbhir aryamém (d. h. aryamanam īm?)
anajvāt

X, 85, 23: sám aryamá sám bhágo no nintyāt

36: bhágo aryamá savitá púramdhih —

AV. XIV, 1, 34: sám bhágena sám aryamná. Ganz formelhaft ist die Zusammenstellung beider Götter RV. IX, 108, 14: aryamana bhagah. — Cf. S. 87<sup>2</sup>.

8) AV. II, 36, 4: evá bhágasya justéyám astu, nárī sámpriyā pátyåvirādhayantī // bhágasya návam á roha; XIV, 1, 31: yuvám bhágam sám bharatam sámrðdham rtám vádantāv rtódyesu.

\*) AV. III, 22, 6; VI, 129, 2. TBr. III, 1, 6, 3 wünscht Uşas priyādityasya subhagā syām ,wohlgefällig zu sein'.

5) AV. I, 14, 1:

bhágam asyā várca ádisy ádhi vrksád iva srájam / mahábudhno iva párvato jyók pitrsv astám //

6) XII, 1, 25:

yás te gandháh púrusesu strīsú pumsú bhágo rúcib yó áçvesu vīrésu yó mrgésütá hastisu Nomen app. und nom. propr. sind hier nicht genau auseinander zu halten, weil die Grenzen zwischen beiden Bedeutungen fast unkenntlich sind und man im Allgemeinen sagen kann, dass die Bedeutungen des Nom. app. auch den Geltungsbereich des Gottes bezeichnen. Ihn ruft jeder an; selbst der König', wie das für die mannigfachen Gaben Bhagas instruktive Lied VII, 41 sagt 1). Wenn Ludwigs Übersetzung von I, 134, 5 richtig ist, gibt er auch dem Jäger Glück. Mit "Glücksgott' werden wir am besten das Wesen Bhagas in seiner ganzen Ausdehnung treffen; man könnte kalyāṇa oder mangala als seine Synonyma ansehen; nach AV. V, 26, 9, wo jedem Gott sein individuelles Charakteristikum zugeschrieben wird, kommen ihm ebenso die āçişaḥ zu, wie Indra das "Vīrya", Soma "Payas", Tvaṣtr "Rūpa", Viṣṇu "Tapas", und "bhagavat" wird so viel wie "der Gesegnete" sein.

Bloomfield, SBE. XLII, 202, loveliness and charm'; cf RV. I, 91, 7: tvám soma mahé bhágam tvám yána rtäyaté / dáksam dadhāsi jīváse. Er ist RV. III, 30, 18 prajāvat genannt (cf. PW.). Das Wort ist schliesslich zu einer sehr konkreten Bedeutung gelangt. PW. verzeichnet die Bedeutung "Schamgegend" und Bloomfield l. c. p. 313 erkennt sie ebenfalls an. "Männliches Glied" könnte es RV. V, 7, 8: susár asūta mātā krāņā yád ānaçé bhágam bezeichnen; vielleicht auch in X, 11, 6. — Unklar ist mir der Sinn in II, 34, 8: — yuñjáte . . áçván ráthesu bhága á : ein Teil des Wagens?

¹) Nach AV. XIX, 7,5 bringen ihn die Gestirne Revatī und Açvayujau. Ob Bhagas Sagenkreis einst grösser war, lässt sich nicht sagen. Im RV. wird er mehrfach in Vergleichen genannt, III, 20, 4: agntr netå bhága iva ksitīnām (vgl. dazu, dass er TBr. III, 1, 4, 10: cresthī devānām heisst); 54, 14: bhágasyeva kārinah; III, 49, 3 (cf. I, 141, 10): bhágo ná kāré hávyah; X, 39, 10: bhágam ná nfbhyo hávyam mayobhúvam. Er trägt Himmel und Erde I, 62, 7; heisst dámūnas. Von seinen "Händen" spricht AV. VI, 102, 3. Ich möchte alldem aber keinen Wert beilegen. Bedeutungsvoll scheint mir eher die schon im Çat. Brāhm. (I, 7, 4, 6) anzutreffende und in der späteren Litteratur bekannte Sage, dass Bhaga 'blind' ist, zu sein.

#### Daksa und Ança.

Seltner als Bhaga wird Daksa ein Sohn der Aditi genannt 1). Das Wort ist teils Adj. teils Subst. und gehört zu denen, die wie Bhaga die Grenze zwischen Appellativum und Eigennamen nicht genau innehalten. Seine Stellung inmitten der Adityas oder auch als Vater an deren Spitze ist das Ergebnis einer Reflexion, die in Vicvakarman und Prajapati später geläufigeren Ausdruck fand. Wie Agni u. a. Götter sahasah putra genannt werden, die Rohus u. a. çavasah napātah resp. sūnu, so ist hier auf halbphilosophischem Grunde ein verwandter Begriff , Kraft', ,Potenz' emporgewachsen und zu einer an den höchsten Himmel versetzten Persönlichkeit erhoben worden<sup>2</sup>). Mitra-Varuna werden die Söhne Daksas genannt<sup>8</sup>), auch alle Ādityas (VI, 50, 2); einmal (VIII, 63, 10) selbst die Sänger. In upanişadartigem Spiel wird in dem Schöpfungsliede X, 72, 4.54) Dakşa zum Sohn der Aditi, Aditi zur Tochter Daksas und ältesten Schwester der Götter gemacht<sup>5</sup>) und damit ein Boden betreten, der die Philosophie mehr angeht als die Mythologie 6). Weniger noch als über Daksa ist über Ança zu sagen (Anteil, Loos), der zu irgend welcher Bedeutung nicht gelangt

<sup>1)</sup> II, 27, 1 und X, 72.

X, 5, 7: ásac ca sác ca paramé vyòman dáksasya jánman áditer upásthe,

<sup>— 64, 5:</sup> dáksasya vādite jánmani vraté rájānā MV. vivāsasi.

<sup>\*)</sup> VII, 66, 2 (dáksapitr); VIII, 25, 5: nápātā çávaso maháh sūnú dáksasya  $\!\!\!\!/$ 

<sup>\*)</sup> áditer dákso ajāyata dáksād v áditih pári //
áditir hy ájanista dáksa yā duhitā tava /
tâm dévā ánv ajāyanta — //

<sup>5)</sup> Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie I, 144.

<sup>•)</sup> Die geringe Festigkeit des Begriffes zeigt sich auch in Worten wie dåksasya påti, dåksapati und in Versen wie III, 27, 9. 10.

ist. Ich wüsste nur auf Çat. Brāhm. V, 3, 5, 9 zu verweisen, wo eine Spende für ihn erwähnt ist 1).

#### Die Zahl der Adityas.

Die vorgenannten sechs Götter sind RV. II, 27, 1 als Söhne der Aditi aufgezählt; VIII, 18, 3 erscheinen nur fünf; es fehlen Dakşa, Ança und neu hinzu ist Savitr getreten. An andrer Stelle wird der Name auf Indra übertragen oder Āditya zur Bezeichnung des Sonnengottes gemacht<sup>2</sup>). Eine genaue Durchsicht aller Stellen hat mich von der Unmöglichkeit überzeugt, die Zahl der Adityas festzustellen und sie auf sieben zu beschränken. Ich kann den Vers RV. IX, 114, 3, wo von sieben Adityas gesprochen wird, nicht hoch bewerten; denn er nennt ausserdem sieben verschiedene Länder mit sieben Sonnen und sieben Hotrs; ich möchte glauben, dass hier nichts weiter als eine Zahlenspielerei vorliegt, und werde darin durch die Umgebung, in der unser Vers TAr. I, 7, 1 ff. sich befindet, bestärkt<sup>3</sup>). An einer anderen Stelle wird schon im RV. von acht Adityas gesprochen. Es ist der Vers des bei Dakşa erwähnten kosmogonischen Liedes X, 72, in dem Aditi mit sieben ihrer Söhne den Göttern naht und ihren achten wegwirft. Der Charakter des Liedes und des Verses, der die ganz farblos gewordenen Adityas von den Göttern unterscheidet, zeigt eine Quelle, die für ältere Anschauungen nichts beweisen kann. Das Cat. Br. III, 1, 3, 2. 3 spricht von acht Adityas 4), die Taitt. Samh. VI, 5, 6,

<sup>1)</sup> ançāya svāheti vīryam vā anço vīryenaivainam etad abhisiñcati bhagāyeti svāhā etc. TS. I, 8, 13 h. Cf. Dhammapada V, 72: sukkamsa (Comm. kusalakotthāsa).

<sup>2)</sup> TBr. III, 6, 2 ist Tanunapāt ,aditer garbha'.

<sup>\*)</sup> Man vergleiche auch Zahlen wie die AV. VIII, 9, 15 ff. gebrauchte "Fünf" oder TS. I, 5, 3, 2: sapta te agne samidhah, s. jihvāh, s. rsayah, s. dhāma, s. hotrāh, s. yonīr — TĀr. I, 9, 5: 7 Parjanyas, 7 Winde.

<sup>4)</sup> Resp. von 7 + 1. Muir V, 50. TMBr. XXIV, 12, 6. Maitr. S. IV, 6, 9; TĀr. I, 13, 2; alle Texte führen den Vers des RV. an.

Cf. auch AV. VIII, 9, 21: astáyonir áditir astáputrastamím rátrim Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

1. 2 nennt im Ganzen nur fünf (4+1), und die gewöhnliche Zahl der Ādityas ist in den Brāhmaņas zwölf, so dass sich in jener Siebenzahl nur der Anfang einer ursprünglich nicht vorhandenen und später zu Gunsten der Zwölfzahl wieder aufgegebenen Systematik zeigt. Sie steht im Gegensatz zu den ersten acht Mandalas, die den Begriff der Adityas noch nirgends zahlenmässig einengen und noch mit voller Freiheit anwenden 1); bald bezeichnen sie nur MV., bald MV. und Aryaman als Ādityas. X, 63, 2 teilt die Götter ein in yé sthá jātá áditer, adbhyás pári, yé prthivyáh: hier bezeichnet aditi im Gegensatz zu apah und Erde die Götter des Himmels und unser Vers entspricht der Dreiteilung in VII, 35, 14°). In einigen Fällen möchte ich glauben, dass "Ädityāh' eine Bezeichnung für alle Götter geworden ist<sup>8</sup>); aber das ist, sofern man überhaupt eine solche Erweiterung des Begriffs für diese Verse zugesteht, nicht der normale Sprachgebrauch.

Nicht ohne Interesse für die Auffassung der Ädityas ist ihre Stellung zu Indra und zu "Äditya" (Sürya). Indra, der von einem ganz anderen Anschauungs- und Mythencentrum herkommt, gehört von Anfang an nicht zu ihrer Schaar, aber

abhi havyam eti // TBr. I, 1, 9, 1 nennt ebenfalls acht Söhne 1. Dhätr-Aryaman 2. MV. 3. Ança-Bhaga 4. Indra-Vivasvat. — TMBr. XXIII, 15, 2: trir vai sapta saptadityāh.

<sup>1)</sup> Darmesteter (p. 61) irrte, wenn er die Verse RV. VIII, 28, 4. 5 hierherzog; denn wegen *rståyah* sind unter den *saptån* dort die Maruts zu verstehen.

<sup>2)</sup> ādityá rudrá vásavo jusantedám bráhma — / crnvántu no divyáh párthivāso gójātā utá yé yajfítyāsah // Vergleiche dazu die Unterscheidung I, 139, 11:

yé devāso divy ékādaça sthá prthivyám ádhy ékādaça sthá / apsuksito mahinaíkādaça sthá té devāso —

Man kann auch VI, 50, 11 hierherstellen divydh párthiväso gójātā ápyāh, wenn man gójātā ápyāh, wie nach m. M. notwendig ist, als einen Begriff fasst = adbhyás X, 63, 2; = gójāta VII, 35, 14; = apsuksít I, 139, 11.

<sup>3)</sup> II, 1, 13 (so anch Bergaigne III, 101); 28, 3; X, 65, 9: deván adityán áditim havámahe yé párthivaso divyáso apsú yé //

er bewegt sich darauf zu; wir sehen ihn II, 27, 14; VIII, 67, 8 in unmittelbarer Nachbarschaft der Adityas, X, 157, 2. 3 direkt, wie sonst Varuna, an ihre Spitze gestellt (ādityaír indrah sahá 1) und schliesslich zweimal direkt als Aditva bezeichnet<sup>2</sup>). Aber im Allgemeinen ist die Bezeichnung Indras als Aditya nicht durchgedrungen; dagegen hat die Erhebung Suryas zum Aditischn durchweg Aufnahme gefunden und ist in der klassischen Sprache beibehalten worden. finden sie im Rk erst in den Anfängen und zwar - abgesehen von dem eigentümlichen VIII. Buch — in seinen später hinzugefügten Teilen: I, 50, 13; 191, 9; VIII, 101, 11; X, 88, 11 (āditeya) 8). Ungleich häufiger tritt sie im Atharvan auf4); mir scheint ein deutliches Zeichen dafür, dass Mitra dort ganz verblasst war und nur noch in unbestimmbarem Zusammenhange mit dem Tage gefühlt wurde. Der Plural .Adityāh' zeigt sich in vollem Übergang zur Bezeichnung einer

¹) Das ist zugleich eine Erscheinung der Yajus-litteratur; z. B. VS. VI, 32 (Indra vasumat, rudravat, ädityavat cf. R.V. X, 157, 1. 2); Çat. Br. III, 9, 4, 9. Einige Male wird der Name auf die Maruts übertragen; s. Kuhns Litteraturblatt II, 5. 6 und VMyth. III, s. v. Maruts. An einer Stelle (Maitr. Samh. II, 2, 1; TS. II, 3, 1, 1) spielen sie, wie sonst die Maruts, die Rolle der widerspenstigen Viç. Mir scheint, dass auch hier nur ein Euphemismus vorliegt, der den Namen der freundlichen Ädityas auf die wilden Maruts überträgt und als Zauber wirken soll. Auf die Maruts weisen ausser der Siebenzahl die Pflöcke aus Açvatthaholz.

<sup>\*)</sup> BV. VII, 85, 4 mit Varuna; Vāl. IV, 7; ich habe dem, was ich in Kuhns Litteraturblatt l. c. vorgebracht habe, nichts von Belang hinzuzufügen. Vgl. noch Maitr. Samh. II, 1, 12: aditir vai prajākāmaudanam apacat so'āchistam ācnāt / tam vā indram antar eva garbham santam ayasmayena dāmnāpaumbhat / so 'pobdho 'jāyata / — Bergaigne macht auf einen Unterschied im Wesen der Ādityas und Indras aufmerksam. Bei ihnen ist das Aufgehen der Sonne, sofern es ihr Werk ist, nicht Ausgang eines Kampfes gegen die Dämonen der Nacht, sondern ,l'accomplissement d'une volonté souveraine' (III, 109).

<sup>\*)</sup> Bergaigne III, 99. Im Gegensatz dazu erscheint VII, 60, 4 Sürya erst als der, dem die Adityas MVAryaman den Weg bereiten. Die Adityas sind von jedem Natursubstrat hier offenbar schon losgelöst.

<sup>4)</sup> Nach flüchtiger Zählung gegen 26 Mal.

Klasse von allgemeinen Lichtgenien, neben denen nur noch der Aditya' als individuelle Erscheinung auftritt. Varuna wird nicht mehr direkt Aditya genannt, sondern steht nur noch in etwas gelockertem Verhältnis zu ihnen als ihr Führer, Vorsteher¹); der Dual Ādityāu kommt noch einmal vor; aber das sind hier nicht mehr MV., sondern Sūrya und Candramas. Der Dreiklang Adityas, Vasus, Rudras, den der RV. schon kennt, aber doch fast nur im X. Buch 2), wird in seiner mechanischen Aufeinanderfolge deutlicher vernehmbar und die Gegenüberstellung der Adityas und Angiras, die im RV. schon bemerkbar ist, tritt hier mehr hervor<sup>8</sup>). Alles in allem ein wesentlicher Unterschied zwischen beiden Veden und noch mehr von der Brahmanalitteratur, die die Zahl der Adityas endgültig auf zwölf festsetzt und mit den 12 Monaten identifizirt.

Obwohl das Verständnis für die ursprüngliche Bedeutung der Ädityas im Schwinden war, hat doch der AV. und auch die spätere Litteratur mit dem Rk<sup>4</sup>) daran festgehalten, dass es sich um Götter der Himmelswelt, nicht des Luftraums oder der Erde handelt. Der AV. erweist dies durch Stellen wie XVIII, 4, 3: svargám yátrādityá mádhu bhakṣáyanti; XIX, 16, 2: divó mādityá rakṣantu und das Çat. Brāhm. bezeugt es z. B. durch VI, 1, 2, 8; 5, 2, 5<sup>5</sup>). Das scheint nicht unwesentlich, wenn es gilt das Wesen ihrer Mutter Aditi zu bestimmen; und weiter muss dabei in Betracht kommen, dass mit Ausnahme von Dakṣa und Ança immer Licht- oder

<sup>1)</sup> AV. XIX, 17, 4: váruno mādityáir — pātu 18, 4: V. ādityávat; 56, 4: adityáso várunenánucistāb /

<sup>2)</sup> X, 66, 3. 4. 12; 98, 1; 125, 1; 128, 9; 150, 1. Schon im Rk kann man vereinzelt eine Absonderung der Klasse von Mitra-Varuna-Aryaman bemerken V, 51, 9. 10; VI, 62, 8, 9; VII, 52, 1; VIII, 35, 13; X, 36, 1; 72, 8; 125, 1. Ganz sublimirt scheinen sie auch I, 105, 16 zu sein: asaú yák pántha ādityó diví — / — tám martaso ná pacyatha — //

<sup>\*)</sup> XII, 3, 43, 44; XIX, 39, 5; XX, 135, 6. VMyth. II, 164.

<sup>4)</sup> VI, 51, 4; X, 63, 5.

<sup>5)</sup> Cf. auch TBr. III, 8, 18, 2.

solchen nahestehende Götter 1) unter ihre Söhne gerechnet sind; wovon selbst die Brahmanazeit keine Ausnahme macht 2).

Im Ritual haben die Ādityas ihren Platz bei der Abendpressung erhalten <sup>3</sup>). Ich kann nicht erkennen, warum man den Ādityas grade diese Stelle bei der Abendspende angewiesen hat, die ihrem unzweifelhaften Charakter als Lichtgötter zu widerstreben scheint. Aber nicht nur sie, sondern auch der antreibende Savitr (dieser allerdings mit erkennbarer Begründung) ist bei dem Abendsavana untergebracht worden. Ich möchte, bis andere schärfer blicken, die Vermutung aus-

<sup>1)</sup> Wie Bhaga cf. S. 92. 93.

²) Cf. aus späterer Zeit auch Kum. Sambh. II, 24: amī ca katham ādityāh pratāpakṣatiçītalāh citranyastā iva gatāh prakāmālokanīyatām /

<sup>3)</sup> Nach Darbringung des Indra-Varuna-graha bei der Morgenspende (Ap. XII, 20, 24) verehrt man die Sonne (Aditya) und der Pratiprasthätr giesst mit dem Ādityagefäss den Rest in die Ādityasthālī ein: ,für die Götter dich' (21, 4). Dasselbe geschieht nach Opferung der folgenden Dvidevatyagrahas, des Mitrāvaruņa- und des Āçvinagraha, worauf die Ādityasthālī mit dem Ādityapātra zugedeckt wird und bis zum Abend stehen bleibt. Bezüglich des Abendsavana, an dessen Anfang der Ädityagraha tatsächlich steht, wenn er ihm auch nicht von allen zugerechnet wird (Cat. Br. IV, 3, 5, 2), gibt Äpastamba XIII, 9, 2 folgende Vorschriften: auf einer von vielen Menschen umgebenen Vedi schöpft er [den Soma], nachdem die Türen des Havirdhanawagens verhüllt worden sind. 5. Er schöpft den Soma aus den von den Dvidevatyas gebliebenen Überresten, die er . . in die Ajyasthālī gegossen hatte, mit dem Spruch kadā cana starīh hierauf die für diesen Graha früher hergestellte geronnene Milch (crtatankya dadhi; siehe Ap. XI, 21, 8) mit dem Spruch ,kada cana prayucchasi'. (Ausführlicher Cat. Br. IV, 3, 5, 10 ff. - Ich übergehe eine Anzahl von Ceremonien, die man hier in zauberischer Absicht einfügen kann.) 13. Mit aham purastat fasst der Opferer den Adityagraha an bis zur Opferung. 14. Er nimmt ihn mit dem Spruch kavir yajñasya vitanoti panthām. 15. Mit dem Spruch a samudrād antariksāt setzt er mittels Darbhahalmen [die Flüssigkeit] in Bewegung. 10, 1: die beiden Sampraisas [für die Darbringung lauten] 1. adityebhyo 'nubrūhi priyebhyah priyadhāmabhyah priyavratebhyo mahasvasarasya patibhya uror antariksasyādhyaksebhyah; 2: ādityebhyah presya priyebhyah — / — 11, 1: die Veränderung im Mantra beim Sarpana lautet: jagatah pantha aditya devatā avrkenāpariparena pathā svasty ādityān açīya / -

sprechen, dass der Grund rein äusserlich in ihrer Zwölfzahl liegt; denn auch die Metra mit ihrer Zahl von acht, elf, zwölf Silben verteilen sich auf früh, mittag und abend. Die Zwölfzahl der Ädityas entspricht ausserdem der Zahl der Monate (Çat. Br. XI, 6, 3, 8). Man hat also hier am Abend des Tages (und symbolisch des Jahres) neben den drei Rbhus vielleicht die 12 Monate untergebracht. Das Abendsavana und seine Nähe ist offenbar ein Sammelplatz für solche Gottheiten geworden, die noch keinen Platz beim Somaopfer hatten und nachträglich beteiligt werden sollten 1).

#### Ādityas und Ameşaspentas.

Es ist ein altes Dogma der Vedenforschung, dass die Ädityas mit den sieben Amesaspentas der iranischen Welt in historischer Beziehung stehen. Der Gedanke ist von Roth<sup>3</sup>) ausgesprochen und von verschiedenen Seiten, namentlich von Darmesteter<sup>3</sup>) aufgenommen worden; er hat neuerdings einen Verteidiger an Oldenberg gefunden, der noch über Darmesteter hinausgeht und in seiner "Religion des Veda", wie in seiner Erwiderung auf Pischels und L. v. Schroeders Einwände<sup>4</sup>) nachzuweisen sucht, dass es sich hier ursprünglich um Sonne, Mond und die fünf Planeten handele.

Mir wollten von jeher die Argumente zu Gunsten einer historischen Verwandtschaft zwischen beiden Göttergruppen unzulänglich erscheinen, und ich kann auch nach erneuter Prüfung der Gründe und Gegengründe nur sagen, dass die

<sup>1)</sup> Bei der Verteilung der Jahreszeiten überwies man ihnen den Herbst (çarad). Der Winter gilt als rtünam svähäkarah. Da der Lauf des Tages dem des Jahres entspricht, so ist wohl ein Parallelismus zwischen dieser Stellung vor dem Winter und vor dem Abendsavana zu erkennen.

<sup>2)</sup> ZDMG. VI, 69. 70.

<sup>3)</sup> Ormazd et Ahr. p. 82 ff.

<sup>4)</sup> GGA. 1895 S. 447; resp. WZKM. IX, 109 ff. Ebenso Tiele, Geschichte der Religion II, 70 ff. Oldenberg ZDMG. L, p. 43 ff.

ganze Argumentation auf schwachen Füssen steht; noch weniger glaube ich, dass die fünf Planeten hier bei der Zahl der Ādityas und Amesaspentas irgend wie in Betracht Obwohl die Hauptgründe gegen die kommen können. historische Verwandtschaft beider Gruppen schon von anderer Seite hinlänglich dargestellt sind, will ich doch in Kürze meinen eigenen Standpunkt darlegen, weil Oldenberg, mit dem ich in Bezug auf die Erklärung von Mitra-Varuna übereinstimme, auch durch seine letzten Ausführungen mich in Bezug auf die anderen Punkte nicht überzeugt hat. "Mitra repräsentirt, sagt er, nach zahlreichen Zeugnissen den Tag, Varuna die Nacht. Vorher haben wir aus Daten, die von diesen gänzlich unabhängig sind 1), abgeleitet, dass Varuna eben das grosse, nachterleuchtende Gestirn ist . . . Man überblicke nur noch einmal. Sieben himmlische Lichter und sieben lichte, in den himmlischen Regionen heimische Götter. Von den Lichtern zwei gross und fünf klein; von den Göttern zwei gross und fünf klein<sup>(2)</sup>.

Mir scheint, dass der erste Fehler dieser Argumentation auf der Annahme einer Siebenzahl beruht. Sieben lichte Götter? Ich habe auseinanderzusetzen versucht, dass in den Büchern I—VIII nirgends eine feste Begrenzung der Schaar der Ädityas zu finden ist und nur in IX, vielleicht auch einmal in X hervortritt. Warum dann aber nicht fünf wie VIII, 18, 3 oder sechs wie II, 27, 1 oder acht, wie man doch aus X, 72 und auch AV. VIII, 9, 21 entnehmen könnte oder zwölf, wie in den Brähmanas; warum dient gerade Vers IX, 114, 3, der sehr zweifelhaften Wertes ist, zum Ausgangspunkt? Selbst Barth<sup>3</sup>), der die Verwandtschaft

<sup>1)</sup> Der Relativsatz ist im Original gesperrt.

<sup>2)</sup> ZDMG. L, S. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Journal des Savants 1896, p. 391. Ich verweise auch auf die gerechtfertigten Bedenken, die v. Schroeder gegen den Wert der Siebenzahl an sich erhebt WZKM. IX, 122, obwohl er die Berechtigung, Ad. und Am. zusammenzustellen nicht zu leugnen scheint (p. 118).

der Ādityas und Ameşaspentas für richtig hält, erkennt die Berufung auf die Siebenzahl nicht an. Und wirklich sieben Lichter? Nur Mitra, Varuna, vielleicht Aryaman sind "Lichter"; zweifelhaft ist es bei Bhaga, ausgeschlossen bei Dakşa, Ança, die Oldenberg selbst für junge Abstraktionen Und andrerseits haben wir im Avesta zwar sieben lichte Genien, asa vahista, vohumanō, khsathra vairya, haurvatāt und ameretāt, spenta ārmaiti, (zu denen noch sraosa1) zu stellen ist) aber sämtlich, abgesehen von Ahura selbst, lediglich Abstraktionen oder Allegorien, von denen keine auch nur mit einem der Aditvas innere oder äussere Verwandtschaft zeigt, sagt doch O. p. 51 selbst, dass Vohumano etc. zarathustrische Abstraktionen seien, daran sei nicht zu Mitra ist im Veda immer ein Āditva, nie einer der Amesaspentas. Aryaman häufig, Bhaga an verschiedenen Stellen ein Aditisohn, beide nie Ameşaspantas.

Weiter fährt O. fort: ,von den zwei grossen Lichtern das eine die Sonne; von den zwei grossen Göttern der eine Mitra, der Sonnengott. Das zweite grosse Gestirn die Nacht beherrschend, der zweite grosse Gott die Nacht beherrschend. Kann das alles Zufall sein'? Von den "Lichtern" kann ich in Iran also nichts entdecken; und ich kann nicht sehn, dass Ahuramazda die Nacht beherrsche, ein ihm zudiktirter Wirkungskreis, der nur an dem dünnen Faden einer Hypothese hängt, nämlich an seiner irrigen Verknüpfung mit Varuna. Dass beide zu trennen sind, hat Pischel l. c. 448 schon ausgesprochen und ist von mir von anderer Seite her oben ausgeführt worden, dem blendenden Vergleich fehlt also auch hier die Basis. Es bliebe somit vom Ganzen, da Name und Wesen der beiden Gruppen sich nirgends decken, nur die Siebenzahl der Ameşaspentas (ohne Sraosa) in Iran übrig und die vereinzelte Erwähnung einer Siebenzahl von

<sup>1)</sup> Cf. Jackson, Avesta Grammar XXV.

Adityas, ein Zusammentreffen, das allerdings lediglich ein Zufall ist. Und wenn ich selbst zugeben wollte, dass RV. IX, 114, 3 einige Bedeutung hat, so ständen wir zwar einer Siebenzahl auf beiden Seiten gegenüber; aber Name und Sache sind nicht identisch; das ,Fachwerk', das O. p. 51 für alt erklärt, entbehrt in Iran des Inhaltes; weder Sonne noch Mond oder Planeten sind in den Wesen zu entdecken, die dort das Fachwerk füllen; und in Indien begegnen wir zwar Sonne und Mond, daneben aber fünf anderen, die als .Planeten' zu deuten, um mit Oldenbergs Ausdruck zu erwidern, eine "Entgleisung" ist. Und dass etwa an Stelle der 5 Planeten ebenso viel andere Wesen eingerückt seien - wäre das vielleicht nicht am Ende eins jener ,missglückten Luftgebilde, die eben einer nicht auf den natürlichen Grundlagen aufgebauten Untersuchung notwendig missglücken mussten' 1)? Die indische und iranische Religionsgeschichte haben in diesem Fall keinen Berührungspunkt<sup>2</sup>).

#### Aditi.

Es bleibt noch die Frage zu beantworten, wer die Mutter dieser im Veda zu so grosser Bedeutung gelangten Gottheiten ist. Wir können von Stellen, wie I, 89, 10 absehen<sup>3</sup>), die an die philosophischen Hymnen späterer Zeit und die Upanişaden erinnern, mythologisch aber wenig oder nichts zu bedeuten haben.

Wie alle Feminina bleibt zwar auch Aditi im Veda im Hintergrund, aber der Umstand, dass Mitra-Varuna in allen Teilen des RV. als ihre Söhne gelten, bezeugt das Alter

<sup>1)</sup> Oldenberg, ZDMG. LIV, 57.

<sup>2)</sup> Eine andere Frage ist es, ob der Veda die Planeten kennt; ich beantworte sie wie Oldenberg bejahend, glaube aber, dass ihrer nur ganz unbestimmt, in allgemeinen Wendungen gedacht ist, ganz abseits von der hier erörterten Götterklasse.

<sup>3)</sup> áðitir dyaúr áðitir ántaríksam áðitir mātá sá pitá sá putráh / —

ihrer Personifikation. Sie mit Hera, Dione, Juno, wie Colinet will, gleichzustellen, würde vielleicht möglich sein; aber es könnte nach meiner Meinung sich nur um eine Analogie, nicht um eine historische Verwandtschaft handeln.

Wenn auch die Zahl der ihr gewidmeten Spenden im Ritual nicht gross ist, so legt es ihr doch indirekt einige Bedeutung bei; denn bei den 12 Ratnāhavisopfern wird der Aditi im Hause der Mahisī geopfert: "diese Erde ist Aditi; sie ist die Gattin der Götter") und eine Kuh ist die Dakṣiṇā dafür. Bei anderer Gelegenheit ist sie der Typus der Hausfrau. Wenn die Gattin des Opferers umgürtet wird, begleitet man die Ceremonie mit dem Spruch adity ai rāsnāsi").

In meiner Dissertation habe ich Aditi als ,das Tageslicht in seiner Unvergänglichkeit' definirt und mich damit stark der Ansicht Roths (ZDMG. VI, 68) genähert, nach der dieses ewige und unantastbare Princip, ,in dem die Ādityas ruhen und das ihr Wesen ausmache', das himmlische Licht sei 8). Ich glaube auch heute noch, dass diese Definition im Wesentlichen richtig ist. Ihr steht die Ansicht Max Müllers, dass Aditi, the Infinite' bedeute 4), gegenüber und die Oldenbergs 5), der in Aditi nur den Begriff der "Nichtgebundenheit" erkennen will, nicht die Unendlichkeit des Raumes oder die Unvergänglichkeit oder mit Herbeiziehung eines Natursubstrates das Tageslicht in seiner Unvergänglichkeit; man schiebe, sagt er, damit in den Mittelpunkt, was höchstens an der Peripherie eine berechtigte Stelle habe. Oldenberg liefert keinen Beweis für seine Meinung und schränkt weiterhin seine Sätze so erheblich ein, dass der Unterschied zwischen

<sup>1)</sup> Cat. Br. V, 3, 1, 4; auch allein die Gattin Visnus VS. XXIX, 60.

<sup>2)</sup> Kāt. II, 7, 1.

<sup>8)</sup> Roth erklärt Aditi als ,die Ewigkeit oder das Ewige'; es ist aber aus den folgenden Sätzen klar, dass er die allgemeine Bedeutung durch die Beziehung auf das himmlische Licht einschränkt.

<sup>4)</sup> SBE. XXXII, 241 ff. u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Rel. d. V. 205.

seiner und meiner Ansicht tatsächlich sehr gering wird 1). Gingen wir von der Etymologie aus, so könnte, deren Richtigkeit vorausgesetzt, die Deutung kaum anders als O. vorschlägt, ausfallen; aber, wie bei Savitr, sind dieser etymologischen Bedeutung schon engere Grenzen gezogen und die Verse, die von Aditis Licht sprechen, sind keineswegs jünger als die anderen, die sie oder ihre Söhne um Freiheit aus Not und Bedrängnis anrufen. Nicht alle Götter, das ist hierbei zu beachten, sondern nur eine bestimmte Gruppe wird zu Söhnen Aditis gemacht; und zu dieser Gruppe treten - abgesehen von Daksa, Anca - sämtlich mit dem Licht verwandte Wesen, Savitr, Indra, vor allem später der Sonnengott (S. 101). Wir finden keinen der Sturmgötter unter ihren Söhnen. obwohl doch dem Winde am ersten, wenn es sich um eine Göttin der "Ungebundenheit" handelte, dieser Platz gebührte; denn von allen Göttern ist er der vornehmste Sohn der Freiheit: yathāvacám carati devá esáh heisst es RV. X. 168, 4; er ersiegt TBr. III, 1, 4, 13 kāmacāra. Maitr. Samh. II, 2, 7(20, 1. Z.) heisst es na khalu vai kim cana väyunänabhigatam asti?).

<sup>1)</sup> p. 205: ,Richtig, ja selbstverständlich ist nur zunächst dies, dass der "Freiheit", indem sie personificirt und mit Varuna und seiner Göttergruppe verwandtschaftlich verbunden wurde, nun auch - vermutlich von Anfang an (nb!) - konkrete Attribute beigelegt worden sind, die der Lichtnatur wie der ordnenden Herrschernatur jener Gottheiten entsprachen, zumal die Vorstellungen von Licht und Freiheit unter einander eng verknüpft waren'. Das kann doch nur heissen: etymologisch bedeutet Aditi zwar ,Ungebundenheit', aber sie wurde bald, ,vermutlich von Anfang an', auf das Licht bezogen. Das wäre ja auch meine Meinung. Noch weniger als die Beziehung auf blosse Ungebundenheit, die in der Etymologie eine äusserliche Stütze hat, ist der Gedanke an einen Kuhfetisch bei Aditi begründet. Nach O.'s Vermutung soll sie einst in Kuhgestalt gedacht worden sein, und als Mutter von Sonne, Mond und Planeten' soll ,eine offenbar einer sehr tiefen Stufe der mythischen Bildungstypen angehörende Göttin Kuh, wir sollten vielleicht besser sagen ein Kuhfetisch', an der Stelle der Göttin Freiheit' gestanden haben (Rel. d. V. 207). Ich kann davon nichts finden.

<sup>2)</sup> Weiteres siehe unten in dem Abschnitt über Väyu.

Eltern und Söhne pflegen auch mythologisch nicht identisch zu sein; aber das allgemeine Lebenselement ist ihnen mit der Mutter hier gemeinsam. Ihre Söhne sind die Götter des Lichtes, das im Himmel wohnt; und Aditi ist untrennbar damit verbunden; es ist ihr innerstes Wesen 1). Damit stimmt überein, dass Aditi oder den Ādityas Kāt. XV, 9, 18 ff. eine rotgelbe Kuh geopfert wird, während die (Viçvedevāh oder) die Maruts, die Söhne der Prçni sind, eine gescheckte erhalten 2).

Aus dem Besitz des Lichtes kann sich der Besitz der Freiheit eben so leicht, vielleicht leichter entwickeln, wie aus der Ungebundenheit der Begriff des Lichtes; denn das Licht führt die unmittelbare Bezeichnung urú<sup>3</sup>), ábhaya<sup>4</sup>) und ávṛka und steht im Gegensatz nicht nur zu Dunkel, sondern auch zu Enge und Not<sup>5</sup>). Somit stehe ich nicht an, Aditi

<sup>1)</sup> I, 136, 3: jyótisma tīm áditim — svárvatīm á sacete divédive — /
jyótismat ksatrám āçāte adityá — /

II, 27, 11: yuşmānīto ábhayam jyótir açyām /

IV, 25, 3: ká ādityán áditim jyótir ifte /

VII, 82, 10: avadhrám jyótir áditeh /

X, 185, 3: yásmai putráso áditeh — / jyotir yácchanty ájasram // Uṣas ist I, 113, 19 áditer ánīkam. Cf. auch die Bemerkung Bergaignes, dass wir uns hüten müssen in Aditi ,purement et simplement le ciel conçu comme femelle zu sehen (III, 90).

<sup>2)</sup> çyeny ādityebhyo 'dityai vā. Komm.: çyenī raktavarnā — prathame paçubandhe. 19. vaiçvadevī prṣatī mārutī vā. — Unklar ist mir die Bedeutung einer avi vaçā TS. II, 1, 2, 3 für die Ādityas: — yak kāmayeta pratheya paçubhih pra prajayā jāyeyeti sa etām avim vaçām ādityebhyak kāmāya ā labheta. Als die Götter ein solches Tier opferten ,tato vā aprathata prthiry ajāyantauṣadhayah / VS. XXIV, 6: çvetā avarokina ādityānām nabhorūpāh pārjanyāh; TS. I, 8, 19: ādityām malhām garbhinīm ā labhate mārutīm prçnim paṣṭhauhīm.

<sup>\*)</sup> I, 117, 21; II, 27, 14; VI, 3, 1; VII, 5, 6; IX, 91, 6; 94, 5 s. Grassmann, WB.

<sup>4)</sup> II, 27, 14. Cf. VI, 47, 8: urúm no lokám ánu nesi vidván svárvaj jyótir ábhayam svasti /

<sup>5)</sup> II, 39, 7: jyótir rrnīta támaso vijānán aré syāma duritád abhtke /

als ,das ewige Licht', das unvergängliche Licht, das am Himmel seine Stätte hat, zu definiren, und die Ādityas sind die Söhne dieses Lichtes im Gegensatz zu andern wie den Maruts, die prenimātarah heissen. Wir haben eine Stelle, die nach meiner Meinung eine Umschreibung des in Aditi personificirten Gedankens ist und hier als Parallele herbeigezogen werden kann. In dem Sūryaliede I, 115, 5 heisst es

anantám anyád rúçad asya pájah kṛṣṇám anyád dharítah sám bharanti // dieses anantám anyád rúçad pájah ist Aditi.

Vor mir hat Colinet denselben Gegenstand behandelt 1) und ich freue mich, dass meine Arbeit mit den Ergebnissen der seinigen im Wesentlichen übereinstimmt: ,nous aussi, nous voyons dans Aditi la lumière empyréenne', sagt Colinet, und an andrer Stelle ,tous les caractères d'Aditi s'expliquent sans difficulté si l'on admet qu'elle représente à l'origine la lumière empyréenne dans son union avec le ciel suprême ou le dieu du ciel suprême. Elle est alors la déesse de la lumière impérissable, dont l'Aurore est la face brillante' und Colinet wird auch darin recht haben, dass Aditi keineswegs als le produit de spéculations individuelles et passagères' zu betrachten sei. Keine Bestätigung finde ich im RV. für die Identifikation von Aditi und Erde<sup>2</sup>). Ich habe früher die Beweise dafür angeführt, dass die Yajuslitteratur in weitem Umfange diese Deutung vornimmt 3) und versucht die Gründe dafür zu ermitteln. Noch heute glaube ich, dass wir es mit einer späteren Übertragung zu tun haben, weil die "Erde" nicht die Mutter von Varuna-Mitra geworden sein kann; wenigstens sehe ich nirgends eine Andeutung, wie das zu-

X, 36, 3: víçvasmān no áditih pātv ánhasah — / svàrvaj jyótir avrkám naçīmahi — //

<sup>1)</sup> Transactions of the ninth international congress of or. vol. I, 396.

<sup>2)</sup> Pischel, VStud. II, 85 ff. RV. I, 72, 9 bleibt unsicher.

<sup>3)</sup> Über die Göttin Aditi S. 39; Bloomfield, ZDMG. XXXXVIII, 552.

gegangen sein sollte. Aditi ist aber Mutter der Götter, sie entspricht der Mahiṣī und der Patnī und so, glaube ich, wird die áditir mātā paramé vyòman, wird die maht mātā zur Bezeichnung der Erde geworden sein, die mit ihr auch das gotva gemein hat. Comme Aditi, sagt Colinet, la terre est la déesse de la fécondité; comme Aditi, elle est surtout l'épouse de Dyaus, non du Dyaus-empyrée, mais du ciel visible (l. c. 402).

# Savitr und die Rbhus.

# Savitr.

In der Deutung Savitrs stehen sich zwei Ansichten gegenüber, die eine, die vom späteren Sprachgebrauch ausgeht und auch im RV. in ihm einen Sonnengott erkennen will, die andere, von Oldenberg vertreten, die ihn für eine Abstraktion erklärt, für einen "Gott Erreger", der erst nachträglich mit dem Charakter eines Lichtgottes umkleidet worden sei. Die Entscheidung ist nicht leicht zu treffen, weil das Etymon des Namens, das den Liederdichtern noch gegenwärtig war, zum Ausgang vieler Wortspiele mit dem Verbum su dient, und andrerseits eine etwas subjektive Bewertung der zur Erklärung notwendigen Stellen nicht ganz auszuschliessen ist. Grade die Verse, auf die die Verteidiger der Sonnentheorie besondern Wert legen zu müssen glauben, gelten der anderen Seite als unwesentlich, und Oldenberg, der jene Verse keineswegs verkennen will, fragt: ,was für Äusserungen des RV. lassen sich eigentlich als Beweis hierfür [für S. als Sonnengott] geltend machen'? (ZDMG. LI, p. 483).

Wenden wir uns zunächst zum Ritual.

# 1. Savitr im Ritual.

Wir begegnen Savitr regelmässig beim Agnistoma und natürlich bei den ihm folgenden Abarten, wo der mit gewissen Sondervorschriften umgebene Sävitragraha bei der Abendpressung dargebracht wird. Äp. XIII, 13 gibt folgende Regeln:

Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

Digitized by Google

- "1. mit dem Spruch 'das Gute heut' o Savitr' schöpft er mittels des Antaryāmapātra aus dem Āgrayanagefäss [den Graha], setzt ihn aber nicht hin¹),
- 2. die beiden Sampraisas lauten: ,recitire für Gott Savitr' und ,fordere auf für Gott Savitr',
  - 3. der Anuvaşatkāra ist verboten".

Der Sävitragraha folgt nach unsrem Sütra auf den Namaskāra für die Manen und leitet andrerseits das Vaicvadevaçastra ein. An die Savitr einladende Hymne schliesst sich ein Vers für Vāyu, das Dyāvāprthivīyasūkta I, 159 und für die Rbhus das Lied I, 111 an. Es heisst über den Savitragraha im Kaus. Brāhm. XVI, 2: "jetzt gehen sie mit dem Sävitragraha vor. Anfänglich opferte man ihn beim Prātahsavana. Nachkommenschaft ward nicht geboren. [Man opferte] ihn beim Mittagsavana. [Aber Nachkommenschaft wurde] auch da nicht [geboren]. Sie opferten ihn hier beim dritten Savana. Darauf wurde Nachkommenschaft geboren. Daher ist Savitr bei dem 3. Savana festgestellt. Nun ist Savitr einer von den Ädityas; den Ädityas gehört das 3. Savana. Nachdem er einen Tristubhvers als Puronuvākyā für den Sāvitragraha hergesagt hat, macht er eine Jagatī zum Yājyāverse . . . . Er sagt keinen Anuvasatkāra, (Abschluss ist Anuvaşaţkāra), in der Absicht ,dass ich nicht vor der Zeit das Leben beende'. Denn gleichsam angeschirrt ist das Leben . . . . 3. Mit Savitr beginnt das Vaiçvadevaçastra. Von Savitr angeregt, rüsteten die Götter das 3. Savana zu; daher gehört "Pratipad und Anucara, Sūkta' dem Savitr".

Aus dieser Angabe folgt, dass die Stelle des Sävitragraha vom Morgen auf den Abend verlegt worden ist oder, da der Agnistoma dem Laufe des Jahres folgt, also wohl ein Abbild des Jahres ist, vom Jahresanfang auf den durch das Trtīyasavana repräsentirten Jahresschluss. Damit steht auch

<sup>1)</sup> Cf. Çat. Br. IV, 4, 1, 1 ff.: mano ha va asya savita -

die seltsame Stellung der Ādityas, die beim Abendsavana untergebracht sind und hier ebenfalls nicht ursprünglich ihren Platz gehabt haben werden, in Verbindung 1).

Von dem Sāvitragraha und dem Vaiçvadevaçastra ist die Verehrung der Rbhus, die sich einen Anteil am Somatrank erwarben, nicht zu trennen. "Man wollte für sie beim Prātahsavana den Somatrank bereiten, aber Agni mit den Vasus stiess sie vom Prātahsavana weg. Man wollte für sie bei der Mittagpressung (den Somatrank) bereiten; Indra mit den Rudras stiess sie von der Mittagpressung fort. Man wollte ihnen (den Somatrank) beim Abendsavana bereiten. Die Vieve deväh stiessen sie heftig weg: .nicht sollen sie hier trinken, nicht hier'. Prajapati sprach zu Savitr: ,Sie sind deine Schüler (antevāsa); trink du mit ihnen zusammen'. "Ja, sprach Savitr, trink du ihnen zur Seite". Ihnen zur Seite trank Prajāpati . . . Vor ihnen ekelten sich die Götter wegen ihres Menschengeruches; sie legten die beiden Dhāvyāverse dazwischen . . . " (Ait. Br. III, 30). Diese Erzählung zeigt sie in engem Zusammenhange mit Savitr und Prajāpati; sie hat besondere Bedeutung, weil ihre Elemente dem RV. bekannt sind. Denn es ist unmöglich von dem Savitr, dessen anteväsäh die Rbhus im Ritual heissen, den Savitr zu trennen, in dessen Haus sie nach einigen RV.-Versen<sup>2</sup>) zwölf Tage als Gäste weilen, den savitr dācvans und den agohya. Wer ist dieser? Ich sehe keinen Grund von Sāyana abzuweichen, der I, 161, 118); IV, 33, 74) Agohya

<sup>1)</sup> Ähnlich wie das Kauşītakin spricht sich das Aitareya Brāhmaņa III, 29 aus; zum Teil benützen beide dieselbe Quelle und brauchen dieselben Worte. Hinzuzufügen wäre aus dem Ait. (III, 29,5) noch die Bemerkung: ,von beiden Savanas, dem Prātaḥsavana und dem Trtīyasavana, trinkt Savitr in unterschiedlicher Weise (vipibati, Comm. vilakṣaṇatvena pibati vol. II, p. 134). Wenn der Savitrnivid ein Wort mit piba vorangeht und eins mit mad folgt, beteiligt er ihn an beiden Savanas'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 110, 2. 3; 161, 11 etc. s. unten.

<sup>3)</sup> agohyasyāgrāhyasyādityasya grhe mandale yad yāvatkālam —

<sup>4)</sup> agohyasyāgopyasyādityasya grha ātithye.

als āditya erklärt; und schon, RV. I, 110, 2. 3 weisen auf die Identität von Agohya und Savitr 1). Hier in Savitr einen blossen Gott ,Beleber' oder ,Erreger' zu suchen, dürfte durch die Situation ausgeschlossen sein; auch wenn wir von Sayanas Zeugnis absehen wollen, erscheint doch Savitr, in dessen Hause die Rbhus wohnen, schon zu bestimmt charakterisirt, als dass wir uns an einer blossen Abstraktion genügen lassen könnten. Das App, ist hier zum Namen einer bestimmten mythologischen Persönlichkeit vorgeschritten. Wir können ferner einen Hinweis auf Savitrs Natur aus den Gebräuchen der Agniciti entnehmen. Es ist bekannt, dass der dabei herzustellende Altar verschiedene Formen haben kann, die Gestalt eines çyena, çmaçāna u. a. "Wer den Himmel wünscht, soll für Savitr schichten"<sup>2</sup>). Die Form des Altars kommt hierbei in der Weise zu Stande, dass man in der Mitte des bestimmten Platzes für die Uttaravedi einen Pflock einschlägt und ringsherum einen Kreis von der Grösse eines Wagenrades beschreibt<sup>8</sup>); mir scheint das deutlich auf die Vorstellung, die man von Savitr in den Kreisen der Yājñikas hegte, hinzuweisen: eine Abstraktion, ein Gott Beleber', war ihnen Savitr nicht<sup>4</sup>). Die für den Aufbau verwendeten Istakas bezeichnen die 15 Tage resp. Nächte des Pūrvapaksa, Aparapaksa, die 12 Pūrva- resp. Aparapaksas selbst u. s. w.

Nicht ohne Wichtigkeit, drittens, sind die Savitr dargebrachten Purodāças <sup>5</sup>). Sie kehren in dem weitschichtigen

¹) Weiteres s. v. Rbhu. Cf. Sāy. I, 110, 3: yad yadā yūyam agohyam gūhitum açakyam sarvair drçyamānam savitāram cravayanto etc. Bergaigne III, 52 erklärt agohya als ,à qui rien ne peut être caché'; zweifelhaft.

<sup>2)</sup> TBr. III, 10, 1 Komm.

<sup>\*)</sup> l. c.: sarvatah parimandalam rathacakramātram sāvitram parilikhya.

<sup>4)</sup> Cf. auch TBr. III, 10, 9, 15.

<sup>5)</sup> TS. I, 8, 2; 9, 1: sāvitram dvādaçakapālam ksattur grha upadhvasto daksinā; I, 8, 17; 19; 20; I, 8, 10, 1: savitre satyaprasavāya p. dvādaçakapālam āçūnām vrīhīnām; TBr. III, 1, 4, 11; Çat. Br. II, 5, 4, 5 (astā-

Ritual sehr häufig wieder und werden vorwiegend durch die Bestimmung dvādacakapāla charakterisirt. Die Bedeutung dieser Angabe ist zwar nicht zu überschätzen, denn wir wissen keineswegs immer, warum diese oder jene (schwerlich je zufällige) Kapālazahl angewendet wurde; aber die regelmässig wiederkehrende Zwölfzahl legt doch den Gedanken an die Zwölfzahl der Kapālas bei Opfern für Vaicvānara nahe: denn diesen haben wir schon früher als eine Form des Sonnengottes kennen gelernt<sup>1</sup>). Es ist auch der Savitrspenden zu gedenken, die beim Acvamedha ein Jahr lang Tag für Tag wiederholt werden 2); auch dieser Zeitraum weist auf den Gott, der über das Jahr herrscht, hin. Diesen drei Fällen, die gestatten Savitr's Wesen bestimmter zu benennen, stehen nun die gegenüber, in denen von seinem sava oder prasava gesprochen wird. Wir finden den Hinweis darauf am Anfang der grossen Opfer<sup>8</sup>), die "auf S.'s Geheiss" vor sich gehen, sowie bei deren kleinen Verrichtungen, wo die Worte devasya savituh prasave unendlich viele Mal wiederkehren und den Anfang vieler Handlungen bezeichnen 4). Folgt hieraus, dass er denen, die die Formel anwendeten, nichts anderes war als ein "Gott Erreger"?

Die Formel devasya tvā savituh prasave hat häufig eine Fortsetzung; ihr folgen die Worte açvinor bāhubhyām pūṣṇo hastābhyām b, und grade hieraus kann man erkennen, dass

kapālo vā); V, 4, 5, 6 (oder astākap.); 5, 4, 29; XII, 7, 2, 19: dvādaçakapālab sāvitro bhavati, dvādaça vai māsāb samvatsarasya etc. Daneben auch, wie bei Agni, acht Kapālas. Anders Çat. Br. X, 4, 1: sa esa samvatsarab prajāpatir agnib / tasyārdham eva sāvitrāny ardham vaiçvakarmāni.

<sup>1)</sup> Sūrya andrerseits erhält einen ekakapāla p.: CBr. II, 6, 3, 8.

<sup>2)</sup> Rituallitt. S. 150.

s) Cf. z. B. TS. IV, 1, 1: yuktvāya mánasā devān — savitā pra suvati tān — deva savitah pra suva yajňam, pra suva yajňapatim bhagāya / imam no deva savitar yajňam pra suva devayuvam —

<sup>4)</sup> Oldenberg, ZDMG. LI, p. 479.

<sup>5)</sup> Siehe den Index zur Taitt. Samh. ed. Weber oder zur Maitr. Samh. ed. L. v. Schroeder.

jene Worte devasya tvā prasave nicht mehr Wert haben als ,die Arme der Açvins' oder 'Pūṣans Hände', d. h. es sind eben nur stereotype Phrasen, die aus dem Vorstellungskreise der betreffenden Götter entlehnt und in diesen Formeln haften geblieben sind, ohne über ihre ursprüngliche Bedeutung etwas auszusagen 1).

An diesem Urteil möchte ich auch durch die Häufigkeit der Betonung des savituh prasave, save nicht irre werden. Unzweifelhaft war die Bedeutung des Gottesnamens noch lebendig und wurde die Grundlage vieler Wortspiele<sup>3</sup>); wo wir aber im Ritual S. selber als Mittelpunkt einer Handlung treffen, sehen wir ihn über die blosse Gestalt eines Antreibers

<sup>1)</sup> Ohne Weiteres ist einzuräumen, dass von S.'ssava besonders häufig gesprochen wird, aber nicht ausschliesslich. Ich nenne die "Fesseln", mit denen er bindet (TS. I, 1, 9h; 10g); oder I, 1, 8m: devas tvā s. crapayatu varsisthe adhi näke; I, 1, 5 a: devo vah savitotpunätu —; (6 k) prati grhnātu. Dazu die von O. (pag. 482°) etwas unterschätzten Stellen, die ihn direkt als Sonne charakterisiren. CBr. III, 2, 3, 18 [6, 3, 18]; IV, 4, 1, 3: esa vai savită ya esa tapati; V, 3, 1, 7 heisst es bei dem Purodāca dvādacakapāla oder astākapāla, der bei dem Rājasūya ksattur grhe dargebracht wird: savitā vai devānām prasavitā, prasavitā vai kṣattā, tasmāt sāvitro bhavati — tasya çyeto 'nadvān daksinaisa vai savitā ya esa tapati, eti va esa, ety anadvan yuktas tad yac chyeto bhavati çyeta iva hy eşa udyanç castam ca yan bhavati tasmāc chyeto 'nadvān daksinā. Angeführt werden kann sein "goldenes Grabscheit" VS. XI, 11 etc. Er ist m. W. nie mit vāta, vāyu gleichgesetzt; seiner geistigen Eigenschaft entsprechend aber mit manah: CBr. III, 4, 1, 1. Nebenbei bemerkt, Oldenberg will, dass die Acvins Morgen- und Abendstern bedeuten. Wir sehen, dass hier von ihren ,beiden Armen' gesprochen wird. Haben bei diesen Lichtgöttern ,zwei Arme' etwas Wahrscheinlicheres oder Unwahrscheinlicheres als Savitrs , zwei Hände', von denen O. ZDMG. LI, 4792 mit Bergaigne glaubt, dass sie sich nicht allzugut zu einem Bilde der zahllosen Strahlen schicken?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) TS. I, 1, 9<sup>t</sup>; ÇBr. I, 7, 4, 8: sa brhaspatih savitāram eva prasavāyopādhāvat savitā vai devānām prasavitedam — 14. 21; II, 3, 1, 38; 4, 39; III, 9, 1, 20; IV, 6, 6, 7; V, 3, 5, 8; VI, 5, 4, 11; 6, 1 (Cf. aber auch TS. I, 1, 13: vājasya mā prasavenodgrābhenodgrabhīt; 2, 4: tasyās te satyasavasah prasave vācah — und die Devasūgottheiten).

hinausgelangt 1). Und sollte fürs Ritual so ganz vergessen worden sein, was die belebende und antreibende Kraft aller an die bestimmte Jahreszeit gebundenen Opfer ist? Ich sollte meinen, es wäre möglich, dass aus der belebenden Kraft des Sonnengottes 2), der die Opfer wie die menschliche Tätigkeit (mitro yātayajjana), in Gang bringt, erst der savituh prasava abstrahirt worden wäre.

<sup>1)</sup> Oldenberg, l. c. 479 sagt: ,die charakteristische Stelle aber, an welcher Savitarverehrung zu begegnen pflegt, ist der Eingang grösserer Opfer, wo es sich für deren Vollzieher darum handelt, die Antreibekraft des göttlichen Antreibers auf sich zu lenken, um des heiligen . . Werkes recht zu walten . . . So wird beim Prayaniya des Somaopfers Savitar neben Pathyā Svasti u. a. angerufen. In den zugehörigen Versen - dieselben sind darauf hin ausgewählt, pravatyo netrmatyah pathimatyah svastimatyah zu sein Ait. Br. I, 10, 1 — wird er als satyasava verehrt und von ihm wird gesagt pra ca suvati (RV. V, 82, 7.9) . ., so dass sich der Zweck, welchem nach dem Ait. Br. (I, 8, 12) diese Anrufung dient , prasavāya Savitā' deutlich ausspricht, während von Beziehungen auf Solarisches nichts zu entdecken ist'. Man sieht hier die Subjektivität der Oldenbergschen Methode. Er übersieht, dass gerade beim Somaopfer Savitr seine Stellung beim Abendsavana hat und die Prayanīya nur eine Hilfsceremonie ist, die das Opfer einleitet, wie die Udayanīyā es ausleitet (Ap. XIII, 23, 1 Kaus Br. VII, 8), und die Gottheiten beider Iştis ganz dieselben sind, von der Reihenfolge abgesehen. Ausser Pathyā Svasti und Savitr finden wir bei beiden Agni, Soma, Aditi. Sie sind im Ait. nach Himmelsgegenden verteilt; Agni ist der Süden, Soma der Westen, Savitr der NW. zugewiesen (anders Cat. Br. III, 2, 3, 15 ff.). So wenig man aus diesem Vorkommen etwas unmittelbar für die Bedeutung von Agni, Soma schliessen wird, möchte ich daraus einen Schluss auf Savitrs Charakter für ratsam halten. Agni-Soma werden in diesem Zusammenhang als cakşuşī, prānāpānau, Agni als annapati u. s. w. bezeichnet. Muss also Savitr, weil er ,antreibt', grade auf die Stellung eines Abstraktums beschränkt sein? Oder, wollen wir Indra, weil die Kraft seiner Arme formelhaft verwendet, seine "Kraft" symbolisch geworden ist, darum zum Typus des Starken ohne materielle Grundbedeutung von Anfang an bestimmt sein lassen? O. ist sicher nicht der Meinung.

<sup>\*)</sup> Cf. Kāçikā III, 2, 21: divā karoti prāninaç ceştāyuktān iti divākarah /

# 2. Im Rgveda.

Die Verhältnisse im RV. sind nicht anders als im Ritual; der prasava des Gottes wird hier nicht weniger lebhaft betont, und auf der anderen Seite umgeben S. alle Merkmale des Sonnengottes. Lässt sich nachweisen, dass jene Stellen, die S.'s belebende Tätigkeit preisen, älter sind als die anderen, so hat Oldenberg recht. Aber ich finde, dass diese Stellen in denselben Hymnen neben jenen anderngorkommen und beide Eigenschaften Savitrs in unserem Material gar nicht von einander abzusondern sind. So heisst es V, 81.

2: prásāvīd bhadrám dvipáde cátuspade |

5: utéçişe prasavásya tvám éka it |

und derselbe zweite Vers sagt von ihm mit den Worten

ví nákam akhyat savitá várenyah ánu prayánam usáso ví rājati ||

genau dasselbe, was andere Stellen von Agni (Sūrya) sagen, "dass er hinter der Uşas herwandle¹)". Hier ist, vom Namen abgesehen, kein Unterschied zwischen Savitr und Agni-Sūrya. Können wir beweisen, dass dies Lied V, 81, wo die Sonneneigenschaften Savitrs unverkennbar sind, später ist als das folgende V, 82, in dem sein prasava in den Vordergrund gestellt wird? Und so verbietet sich von selbst das Herausheben einer einzelnen, wenn auch noch so oft betonten Eigenschaft bei Erörterung der Frage nach der dem Gott zu Grunde liegenden Idee. Wie hier können wir in anderen Fällen den vollständigen Parallelismus zwischen Sūrya und Savitr wahrnehmen³):

Savitr: II, 38, 4ab

púnah sám avyad vítatam váyantī madhyá kártor ny àdhāc chákma dhirah / Cf. Kum. Sambhava VIII, 30.

<sup>1)</sup> VMyth. II, 40.

<sup>2)</sup> Sūrya: I, 115, 42b tát súryasya devatvám tán mahitvám madhyå kártor vítatam sám jabhara

Das Mandala, in dem Savitr am deutlichsten die Bedeutung des Sonnengottes hat, ist ausser dem fünften das vierte. Wie hier das 53. Lied ohne diese Annahme verständlich sein soll, weiss ich nicht, wenn wir nicht zu künstlichen Erklärungen oder Umgehungen greifen sollen. Wir sehen, dass Savitr mit seinen Strahlen die Welt zur Ruhe bringt und zur Tätigkeit treibt 1), ein gelbes Kleid anlegt 2); niveçáyan und prasuván — jagát wird durch das danebenstehende aktúbhih unzweideutig erläutert (man vergleiche den unten angeführten Vers des Sūryaliedes X, 37, 9); oder man stelle zu v. 3: áprā

I, 115, 4 od (auch 5 od):

yadéd áyukta harítah sadhásthād ád rátrī vásas tanute simásmai //

#### X, 37, 9:

yásya te víçvä bhúvanāni ketúnā prá cérate ní ca viçánte aktúbhih /

#### VIII, 25, 19:

úd u syá çarané divó jyótir ayansta súryah /

### VII, 79, 1:

susamdígbhir uksábhir bhānúm açret ví súryo ródasī cáksasāvah

### II, 38, 2bd:

nūnám árīramad átamānam cid étoh / — ánu vratám savitúr móky ágāt /

#### I, 35, 2:

å krsnéna rájasā vártamāno niveçáyann amftam mártyam ca /

#### oder VII, 45, 1:

- antariksaprá váhamáno áçvaih /
- niveçáyañ ca prasuváñ ca bhūma //

## VII, 76, 1:

úd u jyótir amftam viçvájanyam viçvánarah savitá devó açret |

#### IV, 13, 1d, 2a:

út súryo jyótisā devá eti // ūrdhvám bhānúm savitá devó açret

## VII, 72, 4:

ūrdhvám bhanúm savitá devó açret

- 1) v. 3: prá báhú asrāk savitá sávīmani niveçáyan prasuvánn aktúbhir jágat / divó dhartá bhúvanasya prajāpatih
- 2) v. 2: piçángam drāpím práti muñcate kavíh /
  - v. 1: chardír yéna dăçüşe yácchate tmánā tán no maháñ úd ayān devó aktúbhih //

rájānsi divyáni párthivā die Worte 1, 115, 1: áprā dyávāprthivi antáriksam súrva. Wenn ihm die Bedeutung eines Lichtgottes, richtiger ,Sonnengottes', die er ja später ausschliesslich hat, erst später angeflogen ist, so ist aus diesem Liede ersichtlich, dass der Anflug schon, ehe dieser Vamadeva sein Lied dichtete, vollzogen gewesen sein muss. Ich wüsste nicht, was man anderes als hier geschieht, von einem Sonnengott aussagen sollte, wenn man nicht grade verlangt, genau alles, was von Sürva oder Vaicvanara ausgesagt wird, hier wiederfinden zu wollen. Ein solches Verlangen ist aber unberechtigt. Ich habe schon VMvth. II. 118 hervorgehoben. dass jeden Gott ein gewisser ihm ausschliesslich oder vorzugsweise eigener Anschauungskreis und eine besondere Terminologie umgibt 1). Wie die Sphäre Sūryas von der Vaiçvanaras verschieden ist, so auch die Savitrs von der Süryas. Beide Namen gehen von verschiedenen Gedanken aus; und wenn Oldenberg sagt: ,so viel steht zunächst auf den ersten Blick fest, dass den rgvedischen Dichtern Sürya und Savitr zwei verschiedene göttliche Personen sind . . . Sie berühren sich, aber sie sind von einander getrennt. Man lese hintereinander die Süryahymnen und die Savitarhymnen: der gewöhnliche Inhalt der einen ist ein wesentlich anderer als derjenige der anderen's), so ist das genau das, was zu erwarten ist. Man lese die Sürya- und Vaiçvanaralieder und wird, obwohl Vaiçvānara und Sūrya Personifikationen derselben Naturerscheinung sind, auch hier einen wesentlich anderen Inhalt finden. kann auch den Worten O.'s, dass "Sürya an der einen, Savitr an der andern Stelle im Ritual seine Verehrung empfange, ohne dass sie vertauscht werden könnten' völlig beistimmen; denn eine solche Vertauschung, die vom Standpunkt der Exegese leicht erscheinen könnte, ist nicht leicht möglich von dem der Theologie und des Rituals. Jeder Gott gilt als eine

<sup>1)</sup> Auch die Opfergaben variiren oft.

<sup>2)</sup> ZDMG. LI, 482.

durch seinen Namen bestimmt ausgeprägte Individualität und wird als Sonderwesen empfunden; jeder der Namen hat seine besondere Entwicklung, die ihn geschaffen und ihm gewisse Charakterzüge mit auf den Weg gegeben hat. Auch Mitra, den ich mit O. als alten Sonnengott deute, kann nicht mit Sürva oder Vaicyānara oder sonst einem Namen vertauscht werden, der an sich dieselbe Erscheinung bezeichnet 1). Die Freiheit, die wir auf unserm Wege diesen Erzeugnissen mythologischer Entwicklungsprocesse gegenüber gewinnen, existirte nicht für die alten Yājnikas, die sie im Einklange mit der Tradition an einer bestimmten Stelle in ihr rituelles Mosaik einzusetzen suchten. O. hält Indra und Parjanya für Gewittergötter, aber er wird gewiss nicht annehmen, dass eine Spende an den einen rituell gleichwertig mit einer für den andern betrachtet worden sei, oder dass Sürya- und Mitraopfer wechseln.

Wie der Dichter von IV, 53, so legt auch ein anderer Vāmadeva, der Verfasser von IV, 13. 14 dafür Zeugnis ab, dass zu seiner Zeit Savitr und Sonne nicht mehr geschieden waren. Savitrs Strahl bhānú, ketú wird dort genannt 3) und dieser gilt als so feststehende Eigenschaft von ihm, dass er IV, 6, 2 zum Vergleich dient und Agnis aufsteigender Strahl mit dem Savitrs verglichen wird 3). Das schliesst nicht

<sup>1)</sup> VMyth, II 118, 237 ff.

<sup>2)</sup> vv. 2: ürdhvám bhanúm savitá devó açred drapsám dávidhvad gavisó ná sátvā / ánu vratám váruno yanti mitró yát súryam divy árohayanti //

resp.: ürdhvám ketúm savitá devó açret jyótir víçvasmai bhúvanāya krnván / áprā dyávāpṛthivi antárikṣam vi savyo raçmibhiç cékiānah //

³) ūrdhvām bhānúm savitévāçret méteva dhūmám stabháyad úpa dyám //.

<sup>(</sup>Cf. auch AV. XVIII, 3, 29 ürdhvám bhanúm savitá dyám ivopári). Man darf dabei an die andern Vergleiche zwischen Agni und Sürya, die sich auf den Glanz beider beziehen, denken:

aus, dass dieselben Vāmadevas, die in S. schon den Sonnengott erblicken, in ihm gleichzeitig den Beleber und Erreger sehen, der über Himmel und Erde gebietet, den Menschen Schätze, den opfernden Göttern die Unsterblichkeit verleiht 1). Aber grade diese gleichzeitige Verherrlichung beider Seiten Savitrs verbietet für Mandala IV die Zerlegung seines Wesens in zwei aufeinanderfolgende Perioden, die Zerspaltung in einen Beleber' und ,einen Lichtgott' Savitr, vor dem jener das Recht der Priorität hätte. Dasselbe gilt, wie 81. 82 zeigten, für das V. Buch. Ist etwas anderes wahrscheinlich als dass der Sonnengott in seiner Eigenschaft als "Erreger", in seiner Wirksamkeit der Grund der Personificirung ist? Muss denn, weil hier die etymologische Bedeutung des Namens noch nicht wie bei Indra. Rudra dem Auge entschwunden ist, nun grade auch diese noch massgebend für die Erforschung des mit ihm benannten Gottes sein? Und zu diesen Hymnen kommen andere Momente, die man nur durch theoretische Erwägungen, aber nicht auf Grund unsrer Texte für spätere Beimischung zu der Persönlichkeit S.'s, wie der RV. ihn auffasst, halten 1) Attribute wie hiranyajihva, hiranayapāni, ayohanu VI, 71, 3. 4, welche sehr wenig zu einer rein abstrakt gedachten Persönlichkeit passen wollen; 2) der auch von O. anerkannte Vers AV. XIII, 2, 362), der ein nicht zu unter-

VI, 2, 6: tvesás te dhūmá rnvati diví sáñ chukrá átatah sáro ná hí dyutá tvám krph pävaka rócase.

VI, 4, 3. 6; VII, 8, 4: vi yát súryo ná rócate brhád bháb. VIII, 43, 32; 69, 2d. Herbeizuziehen ist ferner das Adj. mitramáhas.

<sup>1)</sup> IV, 54.

<sup>2)</sup> AV. XIII, 2, 36: uccá pátantam arunám suparnám mádhye divás taránim bhrájamānam / pácyāma tvā savitáram yám āhúh —

Dazu XIII, 4, 1: sá eti savită svàr divás prsthé 'vacăkaçat. Hierher auch RV. VII, 63, 3. Seine Bezeichnung als apām napāt (I, 22, 6; X, 149, 2) lässt sich von einem Sonnengott S. sehr gut, von einem blossen Abstraktum sehr schwer verstehen.

schätzendes Zeugnis ablegt; 3) die Bezeichnung der Süryä (d. i. Uşas), die wir als Tochter des Sonnengottes kennen, als sāvitri AV. VI, 82, 2; XIV, 2, 30; 4) die saryå çánsantī, die Savitr dem Soma zur Gattin gibt (RV. X, 85, 9); 5) der Hochzeitszug der Süryä, den Savitr entlässt — Äusserungen, an und für sich nicht bedeutungsvoll, aber doch aus dem bekannten Verhältnis von Sonne- und Morgenröte heraus besonders leicht verständlich 1). Weiter die Beziehung Savitrs zu Tag und Nacht. Wir begegnen in vedischen Texten dem Sonnengott mehrfach in Verbindung mit ihnen; Sūrya misst die Tage mit den Nächten, oder Uṣāsānaktā sind Sūrya's Frauen 2). Die Worte, die die Dichter der Savitrlieder anwenden, lauten zwar etwas anders, namentlich bei dem Dichter des Liedes I, 35, der von 'dem schwarzen Luftkreis' spricht, durch den Savitr rollt oder den Tag bewegt 3). Aber diese

Ich führe hier, der Vollständigkeit wegen, ohne eine Erklärung zu versuchen S.'s Beziehung zum Totenkult an: RV. X, 17, 4: yátrásate sukito yátra té yayús tátra tvā deváh savitā dadhātu und dazu (bei dem Çmaçāna) aus Çat. Br. XIII, 8, 2, 5: savitā te çarīrebhyah prthivyām lokam ichatu; 3, 3: savitā te çarīrāni mātur upastha āvapatu. Von einem Schiff Savitīs wird AV. XII, 2, 48 ebenfalls im Zusammenhang mit dem Totenkult gesprochen:

å rohata savitúr návam etám sadbhír urvíbhir ámatim tarema /

Die Beziehung zum Totenkult sind bei Savit; = Sürya ebenfalls begreiflich. Cf. Çat. Br. II, 3, 3, 7.

- 1) VMyth. II, 39 ff.
- 2) VMyth. II, 46.
- \*) I, 35, 2: å krşnéna rájasā vártamāno nivecávann amrtam mártvam ca /
  - 4: Asthād rátham savitá citrábhānuh kṛṣṇā rájānsi táviṣīm dádhānah //
  - 9: véti sáryam abhí krsnéna rájasā dyám rnoti //
  - II, 38, 3: ánu vratám savitûr móky ágāt
  - IV, 53, 3: prá bāhá asrāk savitá sávīmani niveçáyan prasuvánn aktúbhir jágat //
    - 7: sá nah ksapábhir áhabhiç ca jinvatu /

individuellere Färbung, deren Besonderheit der Savitrpoesie angehört, darf nicht darüber täuschen, dass wir hier im Wesentlichen nur mythologische Synonyma vor uns haben <sup>1</sup>).

Ein Wort, das dem Savitrkreise vorwiegend eigen ist, ist amáti. Es kommt neunmal im RV. vor und vier dieser Verse sind an Savitr gerichtet: III, 38, 8<sup>2</sup>); VII, 38, 1<sup>8</sup>). 2<sup>4</sup>), 45, 3<sup>5</sup>); amáti bedeutet im Savitrkreise wohl dasselbe, wie mayá diví critá in dem Mitra-Varuna's <sup>6</sup>) oder Uşas in den Sūryaliedern; und auf diese amáti würde die Bezeichnung hiranyáyī, urūct, urvt durchaus passen <sup>7</sup>).

V, 81, 4: utá rátrīm ubhayátah parīyase —

V, 82, 8: yá imé ubhé áhani purá ety áprayucchan

AV. XIX, 49, 1: işirá yóşā yuvatir dámūnā

rátrī devásya savitúr bhágasya.

1) Cf. AV. XIII, 2, 43: abhy ànyád eti páry anyád asyate ahorátrábhyám mahisáh kálpamánah / súryam vayám rájasi ksiyántam — havámahe / und RV. X, 37, 3. 9.

Merkwürdiger Weise wird Savitr grade der Luftraum zugeschrieben. TS. VII, 5, 24 a und AV. XIII, 3, 13.

- ²) tád in nv àsya savitúr nákir me hiranyáyīm amátim yám áçiçret /
- id u syá deváh savitá yayama
  hiranyáyīm amátim yám áçiçret / —
- vy ùrvim prihvim amátim srjānáh á nýbhyo martabhójanam suvānáh //
- b) viçráyamano amátim urūcim martabhójanam ádha rāsate nah /

Man vgl. hierzu V, 45, 2: vi súryo amátim ná criyam sat. Ferner AV. VII, 14, 2 (an Savitr):

ūrdhvá yásyāmátir bhá ádidyutat sávīmani híranyapāṇir amimīta sukrátuh — //

Von andern Göttern wird amáti im R.V. direkt nur mit den Maruts (I, 64, 9 Vergleich) verbunden; mit Mitra-Varuna V, 62, 5.

- 6) RV. V, 63, 4; WZKM. XIII, 320.
- 7) Man vergleiche dazu die schon p. 125 erwähnte Bezeichnung der Süryä (d. i. der Uşas, die die Tochter des Sonnengottes ist) als savitri

Der wesentlichste Einwand, den man gegen die Gleichsetzung von Sonne und Savitr erheben kann und erhoben hat, ist ihre gelegentliche Neben- oder Gegenüberstellung 1). Verse wie I, 123, 3 devó no átra savitá dámūnā ánāgaso vocati sáryāya scheinen den bestimmtesten Einspruch gegen die Identifikation zu begründen. Wenn wir aber an andern Stellen sehen, dass Sūrva das Auge Mitra-Varunas, also doch auch Mitras ist, oder wenn er VII, 60, 1 mit den Worten yád adyá sūrya brávó 'nāgā udyán mitráya várunāya satyám angeredet wird, so müssen wir anerkennen, dass durch den Entwicklungsgang der indischen Mythologie mancherlei, was unwahrscheinlich scheint, wahrscheinlich wird 2). Man wird auch an den iranischen Mithra denken können, der von der Mehrzahl der Forscher als Sonnengott angesehen wird und dennoch ,als erster Yazata über die Hara, voran der unsterblichen Sonne mit schnellen Rossen heraufkommt', ,dessen Wohnung die Amesaspentas mit der Sonne einmütig erbauten', dem die mit schnellen Rossen fahrende Sonne von fern her Verehrung erweckt', ,der die Breite der Erde umwandert und nach Sonnenuntergang die beiden Enden der wegsamen, runden, fernreichenden Erde streift und alles, was zwischen Himmel und Erde ist, überschaut'8). Und andrerseits heisst es, dass rötliche Rosse ihm angespannt

oder die sūryā çānsantī, die S. dem Soma zur Gattin gibt und den von Savitī abgelassenen Hochzeitszug der Sūryā.

<sup>1)</sup> I, 35, 7. 9; 123, 3; 157, 1; V, 81, 4; VII, 45, 2; X, 139, 1; 149, 3. Cf. Muir V, 169, 170; Bergaigne III, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man vergleiche X, 156, 4 von Agni:

ágne náksatram ajáram á súryam rohayo divî | dádhaj jyótir jánebhyah ||

oder von Rohita AV. XIII, 1, 25:

yó róhito vrsabhás tigmáçrágah páry agnim pári súryam babháva /

Im Grunde identisch und doch getrennt sind Agni Vaiçvanara und Sürya ÇBr. VII, 5, 1, 8: mā tvā sūryo 'bhitāpsīt, māgnir vaiçvanarah /

<sup>\*)</sup> Yast X, 13.51. 90. 95.

die Wagen mit dem einen Rad ziehen das golden ist und .. alles bestrahlt 1). Man würde also Mithra ganz ebenso wie Savitr das Anrecht auf den Titel eines Sonnengottes absprechen können; denn er ist so wenig wie dieser mehr ein Bild der mechanisch wandelnden Sonne. Jede Entwicklung! die nicht auf dem Standpunkt rohester Naturverehrung stehen bleibt, ist darauf gerichtet, Agens und Objekt zu unterscheiden und hinter der sinnlichen Wahrnehmung das geistige Element Die Sonnenkugel wird zum Rad oder zum einzu suchen. räderigen Wagen, auf dem die Sonne fährt; zum dargatam vapúr yád āçúr váhati devá étaçah (VII, 66, 14). Es tritt hinter der Materie der Gott hervor<sup>2</sup>). So breitet S. bald seine Strahlen aus, bald heisst er sáryaraçmi (X, 139, 1), er verbindet sich mit ihren Strahlen (V, 81, 4), oder die Sonne ist sein Vogel (X, 149, 3); er treibt die Sonne; er schafft mit seinen Strahlen Tag und Nacht: alme sol, könnte man von ihm sagen, cursu nitido qui promis et celas, aliusque et idem 3).

Die Frage, wo die Sonne des Nachts sei, hat die Inder öfter beschäftigt; das Ait. Brāhm. 4) hat sie anders beantwortet als die Dichter der Savitrlieder, die von seinem Wege, durch die Finsternis' sprechen. Darauf bezieht sich, wie es scheint, sein Beiwort çyāvāçva (V, 81, 5), von den "schwarzen Pferden mit weissen Füssen", die des Nachts 5) ihn fahren.

<sup>1)</sup> l. c. 136.

 $<sup>^2)</sup>$  Grade RV. I, 35 erinnert vereinzelt an den Mihir Yaşt. Vgl. I, 35, 8 mit Yt. X, 15.

<sup>3)</sup> Vişnupurāna II, 8, 12: ahorātravyavasthānakāranam bhagavān ravib.

<sup>4)</sup> III, 44, 6. Cf. Weber, ISt. IX, 278.

b) Oldenberg, ZDMG. LI, 481², glaubt, dass Savitr mit seinen zwei Haris I, 35, 3 zu dem traditionellen Bilde des Sonnengottes mit seinen sieben Haritas schlecht passe. Wir dürfen so nicht rechnen. I, 35, 5 steht ein Plural cyavah citipadah; ebenso VII, 45, 1: vahamano açvaih. RV. VII, 66, 14 zieht den Sürya ein Ross, an andrer Stelle sieben; II, 11, 6 heisst es stava harī saryasya keta. Die sieben Haritas haften

Dem Gott, der unablässig wandert, Tags am Himmel, Nachts durch die Finsternis, hat das Ritual einen Graha gewidmet, ,der nicht niedergesetzt werden darf' und symbolisch das Wesen des Gottes andeutet 1).

#### Savitr und die Götter.

Wer die Savitrverse des RV. durchsieht, wird den Eindruck gewinnen, dass Savitr den Göttern gegenüber eine gewisse Sonderstellung einnimmt. Er verleiht nicht nur den Rbhus, sondern auch den Göttern Unsterblichkeit<sup>2</sup>). Wiederholt erscheint er als Priester oder Opferer, der täglich dreimal den Befehl zum Opfer gibt, der über den vidátha herrscht<sup>3</sup>), dessen Sava Aditi, die Vasus, Mitra u. a. lieben<sup>4</sup>), dem alle Götter folgen<sup>5</sup>). Er ist also der himmlische Haus-

nur an Sūrya; bei Mitra z. B. kommen sie nicht vor. Ebenso lege ich keinen Wert auf die gelegentliche Erwähnung von "zwei Händen" Savitrs (siehe oben S. 118¹), die Bergaigne III, 46; Oldenberg l. c. 479² betonen. Bei den Maruts wird von çīrṣásu, tanáşu gesprochen und in demselben Verse von áñsayoh, bāhvóh (V, 57, 6).

- 1) Man könnte eine Hinweisung etwas andrer Art auf sein Wesen auch in den beim Abhisecanīya gebrauchten plāçuka vrīhī's sehen: savitrprasūtah sūyd ity atha yat plāçukānām vrīhīnām ksipre mā prasuvān Çat. Br. V, 3, 3, 2.
  - 1) IV, 54, 2: devébhyo hi prathamám yajñíyebhyo amrtatvám suvási bhāgám uttamám /
    - 5: indrajyeşthān brhádbhyah párvatebhyah kşáyān ebhyah suvasi pastyàvatah / —
    - 6: yé te trír áhan savitah savásah divédive saúbhagam āsuvánti /
- cf. noch II, 38, 1: nūnám devébhyo ví hí dháti rátnam V, 81, 1: ví hótrā dadhe vayunāvid ekah //
  - \*) III, 54, 11: híranyapānih savitá sujihvás trír á divó vidáthe pátyamānah / devésu ca savitah clókam ácreh —
  - ef. III, 56, 6. 7: trír ā diváh.
    - 4) VII, 38, 4. Vgl. dazu unten das Citat aus Mbh. III, 3, 41. 43.
    - 5) II, 38, 9: ná yásyéndro váruno ná mitró vratám aryami ná minánti rudráb /

Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

und Opferherr, und in der Erzählung von den Rbhus, die zu seinem Hause kommen, heisst er direkt saviti dāçvāns¹); in einem Falle wird, wie bei Vivasvat, dieser Ausdruck zum nomen honorificum des Opferers³); die Beiworte mandrájihva, sujihvá, híranyajihva charakterisiren seine priesterliche Tätigkeit und dazu vergleiche man die Worte III, 54, 11: devéşu ca çlókam áçreh³). Eine sichere Folgerung lässt sich aus diesen Erscheinungen nicht ziehen; die Verse können ebensowohl auf den 'Gott Erreger', wie auf den Sonnengott bezogen werden.

Ich habe früher (II, 136. 141) auf die mannigfaltigen Rollen, die die Sonne in den Erzählungen der Brähmanas spielt, hingewiesen. Es ist nicht schwer, hier Stellen beizubringen, die von Sürya Ähnliches wie von Savitr aussagen; man vgl. zu III, 54, 11 vidáthe pátyamānah

RV. VI, 51, 2: véda yás trini vidáthāny esām devánām jánma sanutár á ca víprah /

oder zu II, 38, 1; IV, 54, 2:

RV. VI, 50, 2: sujyótişah sürya — vihi deván /

V, 81, 3: yásya prayánam ánv anyá id yayúr devá devásya mahimánam ójasā /

V, 82, 7: å viçvádevam sátpatim süktaír adyå vrnīmahe / satvásavam savitáram //

X, 36, 13: yé savitúh satyásavasya víçve mitrásya vraté várunasya devdh /

<sup>100, 1:</sup> devébbir nah savita právatu

cf. auch X, 139, 1: tásya püsá prasavé yati.

<sup>1)</sup> I, 110, 2: saúdhanvandsaç caritásya bhūmánā — dgacchata savitúr dāçúso gṛhám /

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VI, 15, 16: (agne) kuläyinam ghrtávantam savitré yajñám naya yájamānāya sādhú //

<sup>3)</sup> Cf. V, 82, 9: yá imá víçvä jätány äçraváyati çlókena prá ca suváti savitá; VII, 82, 10: devásya çlókam savitúr manāmahe. Verglichen wird er mit dem Upavaktr VI, 71,5 (úd ū ayañ upavaktéva bāhú), dessen Funktionen im späteren Ritual auf den die Praisas erteilenden Maitrāvaruna übergegangen sind. Seine ursprüngliche Bedeutung ist nicht klar.

oder zu II, 38, 9; X, 36, 13:

RV. VII, 5, 4: táva tridhátu prthiví utá dyaúr vaíçvānara vratám agne sacanta /

Eine völlige Congruenz der Anschauungen wird man auch hier nicht erwarten 1). Am meisten fühlt man sich an das Süryastotra Mbh. III, 3, 16 ff. erinnert, in dem Sürya über Menschen und Götter hinaus erhoben und als Weltprincip gefeiert wird 2).

Kehren wir noch einmal zum Ritual zurück. Wir haben oben gesehen, dass S. einen Graha beim Agnistoma empfängt und hier mit den Rbhus zusammen steht, die ebenfalls auf das Trtīyasavana angewiesen sind. Im RV. ist seine Beteiligung am Somaopfer, wenn wir etwa von VII, 38 und von I, 22, wo aus dem Zusammenhange sich ergibt, dass S. zum Somatrank eingeladen wird, absehen, nicht erwähnt<sup>8</sup>); der

Ferner mochte ich hinzufügen, dass Gobh. GS. von einem Savitrtage spricht (III, 3, 9, 13).

¹) Übrigens sind noch andere Übereinstimmungen zu verzeichnen: zu RV. IX, 67, 25 ubhábhyām deva savitah pavitréna savéna ca mám punīhi viçvátah kann man AV. VI, 62, 1: vaiçvānaró raçmibhir nah punātu; TĀr. II, 6²: vaiçvānarah pavayāt-pavitraih oder RV. I, 160, 3 (súryah) pavitravān punāti dhīro bhúvanāni māyáyā; Pitrmedhasūtra 130 (Caland); sa mā vrṣabho rohitākṣah sūryo — manasā punātu stellen. Vgl. auch Mbh. III, 3, 38: (lokah) pavitrīkriyate nirvyājam pālyate tvayā (Sūrya) und TS. I, 1, 5² (= I, 1, 10 p); Çat. Br. III, 1, 3, 22: devo vah savitot-punātv acchidrena pavitrena, vasoh sūryasya raçmibhih /.

<sup>\*)</sup> v. 36: tvam bhāno jagataç cakşuh tvam ātmā sarvadehinām / tvam yonih sarvabhūtānām tvam ācārah kriyāvatām //

<sup>40:</sup> tava divyam ratham yantan anuyanti vararthinah / siddhacaranagandharva yaksaguhyakapannagah //

<sup>41:</sup> trayastrinçae ca vai devās tathā vaimānikā ganāh / sopendrāh samahendrāç ca tvām iştvā siddhim āgatāh //

<sup>43:</sup> guhyāh pitrganāh sapta ye divyā ye ca mānusāh /
te pūjayitvā tvām eva gacchanty āçu pradhānatām //
Vgl. auch XII, 362, 2 ff.

<sup>5)</sup> Aus dem AV. ist der (auch anderwärts zu findende) Vers VII, 14, 4 zu nennen, der Savitr am Somatrank beteiligt zeigt.

RV. spricht von Liedern, die ihm gewidmet werden 1). von Spenden 2), Opfern 8), aber nicht direkt vom Somatrank, und im Allgemeinen wird Oldenbergs Meinung, dass die Somaspende an Savitr nicht in alte Zeit zurückgehe<sup>4</sup>), als möglich zu bezeichnen sein, ohne dass man dies mit ihm als ein offenbares Anzeichen' zu betrachten hätte, dass wir es hier mit einem relativ jungen Gott zu tun haben'. Auch Agni ist, sofern er sich nicht in Gesellschaft andrer Götter befindet, kein richtiger somapāb) und selbst für Mitra-Varuna oder wenigstens für Mitra wird man diese Eigenschaft in Bezug auf ihre Ursprünglichkeit bezweifeln dürfen. Immerhin ist es seltsam, dass er im Crauta-Ritual nur am Abend beteiligt wird und im Einklang mit der ihm RV. II, 38 zugewiesenen Rolle nur als nivéçano jágatas gefeiert wird 6); denn das widerspricht seiner Stellung in andern Mandalas wie IV und V und ist offenbar einem der vielen Kompromisse, unter denen das Ritual entstand, zuzuschreiben. Die Yājñikas, die es feststellten, haben aus den Liedern verschiedener Schulen?) und ihren Ritualen eine Auslese gehalten und wie den Rbhus so auch Savitr seinen Platz bei der dritten Pressung eingeräumt. Ich würde glauben, dass seine Verbindung in der Sage mit den in sein Haus einkehrenden Rbhus (I, 110, 2) die einzige Sage, die an seinen Namen sich gehängt hat, die Veranlassung zur Anweisung dieses Platzes gewesen ist<sup>8</sup>). Wenn sie in S. in erster Linie den Gott

<sup>1)</sup> suçastí I, 186, 1; sūktaih V, 49, 2; 82, 7. Dazu AV. VI, 1, 1: dosó gaya brhád gaya — stuhí savitáram.

<sup>2)</sup> élabhih I, 186, 1; ghrténa V, 42, 3.

<sup>3)</sup> yajñáih suvrktíbhih III, 62, 12.

<sup>4)</sup> Rel. d. V. 457; ZDMG. LI, 479.

<sup>5)</sup> Oldenberg Rel. d. V. 104.

Olie Verse TS. I, 1, 9 h badhāna deva savitah paramasyam parāvati çatena pāçair yo 'smān dveşti und 10 g imam vi şyāmi varunasya pāçam yam abadhnīta savitā suketah lassen sich in diesen Zusammenhang einreihen.

<sup>7)</sup> Cf. Bergaigne, recherches sur l'histoire de la lit. védique.

<sup>\*)</sup> Ich meine allerdings auch, dass Savitr zu den jüngeren Gottheiten

"Beleber' gesehen hätten, würden sie ihn kaum ausschliesslich bei der Abendpressung haben unterbringen können.

## Savitr als Appellativum.

Während die Namen Agnis, Indras, Tvastrs den Zusammenhang mit ihrem Etymon verloren haben und ausschliesslich zu Eigennamen geworden sind, ist bei Savitr. den man nach Lage der Sache von der Wurzel su nicht trennen kann, die ursprüngliche Bedeutung nie vergessen worden. Eine Durchsicht aller Rk- und Atharvaverse zeigt aber auch, dass savitr nirgends mehr reines und beliebig, etwa wie karty oder codayity anzuwendendes Appellativum ist, sondern schon in engere Bahnen eingelenkt ist und entweder zur Bezeichnung des bestimmten, öfter durch die Beifügung von deva charakterisirten Gottes, des deva savitz, geworden ist oder einzelnen andern Götternamen als Zusatz dient 1). Besonders häufig finden wir es bei bhaga. Entweder savity bhaga oder umgekehrt bhaga savity 2) stehen nebeneinander und machen einen Begriff aus oder wir sehen, aber seltener, beide getrennt<sup>3</sup>); einige Male steht S. mit Dhātr in ähnlicher Weise zusammen 4), auch mit Brhaspati 5), aber ein Ergebnis kann ich diesen leblosen Aufzählungen nicht abgewinnen und will darauf verzichten, Bekanntes zu wieder-

gehört; das Fehlen eines Sagenschatzes scheint neben der noch durchsichtigen Etymologie darauf hinzuweisen.

<sup>1)</sup> Von Vişnu RV. X, 181, 1: dhātúr dyútānāt savitúç ca vişno rathamtarám — / Tvaṣṭṭ X, 10, 5: dámpatī kar devás tváṣṭā savitá vicvárūpah.

<sup>2)</sup> Cf. Bergaigne III, 39 und oben III, 92 3.

<sup>3)</sup> Ausser den S. 93 1 angeführten Beispielen cf. V, 46, 3; 49, 1; AV. XIV, 1, 53.

<sup>4)</sup> AV. III, 8, 2 (VII, 17, 4); V, 3, 9; VIII, 1, 15 (IX, 7, 10. 12: dhata a savitā cāṣṭhīvantau); XI, 6, 3; XIV, 1, 33; XIX, 20, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) AV. VII, 16, 1; VIII, 5, 5; IX, 4, 10; XIX, 24, 8; 31, 5.

holen. Zu einem Dual ist er mit keinem anderen Gott verbunden und ebenso wenig mit einem andern Gott in einer Hymne gemeinsam angerufen. Auszunehmen ist nur das an Väyu und Savitr gerichtete Lied AV. IV, 25, aus dem aber bis auf einen einzelnen Halbvers für die Erklärung nichts zu gewinnen ist 1).

<sup>1) 3</sup> ab: táva vraté ní viçante jánāsah tváyy údite prérate citrabhāno /. Über die Verbindung von Sonne und Wind cf. Mbh. XII, 362, 4 an Sūrya: yato váyur vinihsrtya süryaraçmyāçrito mahān vijrmbhaty ambare tatra kim āçcaryam atah param //

# Die Rbhus 1).

Unzweifelhaft gehören diese Götter oder vielmehr Genien der vedischen Welt zu deren dunkelsten Gestalten. Wenn man sie etwas vorzeitig mit den "Elfen" der deutschen Mythologie in Verbindung gebracht hat, so wird jetzt auf Grund genauerer Kenntnis der Texte der durch eine gewisse Namensähnlichkeit nahegelegte Vergleich kühler zu betrachten sein. Unsere Lieder zeigen nichts, was diese Götterklasse den Zwergen des deutschen Glaubens oder der vielgestaltigen Elfenschar vergleichbar machte; sie haben zwar mancherlei Wundertaten verrichtet, wie Tvastr, wie die Açvins und andere Götter; sie haben die Eltern verjüngt, aus dem Fell das Rind geschaffen, Indra seine Rosse gebildet, aber nicht wie die leichten Geister der germanischen Welt sich in mannigfache Erscheinungen gekleidet und auf den Menschen in verschiedener Weise eingewirkt.

Prüfen wir die vedischen Verhältnisse selber, so können wir eine Tatsache nicht übersehen. Während der Rgveda den Rbhus eine Anzahl von Hymnen widmet und namentlich das vierte unter seinen Mandalas durch eine Sammlung von 5 Liedern alle übrigen übertrifft, zeigt der Atharvan andere



<sup>1)</sup> Geschrieben ist meine Abhandlung schon 1899. Die Dissertation von A. W. Ryder (Gütersloh 1901), gibt mir keine Veranlassung zu einer Änderung. S. 41 hält der noch unerfahrene Verfasser mit Hilfe eines schlecht gewählten Beispiels einen principiellen Angriff gegen Ludwig und mich für angezeigt. Er wird, wenn er weiter vorschreitet, mit gemischter Freude daran denken und soll deshalb nicht weiter berücksichtigt werden.

Verhältnisse; denn er kennt das im Rk 32 mal vorkommende phukşán gar nicht und denkt der phús selbst nur in 8 Fällen¹), ohne von ihnen etwas Wesentliches auszusagen; keine einzige Hymne, nicht einmal ein Vers ist an sie allein gerichtet. Mir scheint, dass die Kreise, die im AV. zu Worte kommen, von diesen Personifikationen überhaupt wenig gewusst haben, oder dass der Kult der Rbhu's allmählich in Vergessenheit geraten war; sie sind im Kauçika GS. gar nicht erwähnt und von andern Grhyasütren nur nebenher bei Hiranyakeçin³) und Mānava³). Bei der natürlichen Neigung grade der Grhyasütren, in ihren Götternamen sich der Entwicklung der Zeiten anzupassen und gegenüber dem mehr kanonischen und conservativen Charakter der Grautas grössere Beweglichkeit zu zeigen, ist das nicht ohne Bedeutung für die Entwicklungsgeschichte des Kultus.

# a) Zahl der Rbhus.

Aus der Reihe der Stellen, die von den Rbhus reden, dürfen wir die in erster Linie hervorheben, die von ihnen als einer Dreizahl sprechen; sie sind die einzigen, die den Versuch machen diese Genien zu unterscheiden und darum etwas mehr als die meisten anderen besagen. Wir haben zunächst die Unterscheidung dreier Brüder IV, 33, 5 jyeşthá, kánīyāns, kanişthá ); etwas weiter führt aus demselben IV. Buch, das wegen seiner Sammlung von Rbhuliedern (33—37) am ersten beanspruchen darf hier berücksichtigt zu werden, Vers 33, 9. Wir finden in den Worten

vájo devánām abhavat sukármā indrasya rbhuksá váruņasya vibhvā ||

<sup>1) 8</sup> mal in 7 Liedern.

 $<sup>^{9})</sup>$  II, 19, 1 viçvebhyo devebhyah sādhyebhya rbhubhyo bhrgubhyo marudbhyah etc.

<sup>3)</sup> II, 15, 6 f (p. 59).

jyeşthá āha camasā dvā karēti kánīyān trin krņavāmēty āha etc.

eine Dreiteilung, die Vāja den Göttern, Rbhukşan dem Indra, Vibhvan dem Varuna zuweist. Dieselben drei Namen kehren auch sonst wieder, nur dass für rbhukşán auch allein rbhús steht 1), das neben der Gesamtbezeichnung also auch einen der Bruderschar bezeichnet, denselben, der sonst den Namen rbhukşán führt 2).

Neben der singularischen Verwendung finden wir den Plural, der eine aus dem Einzelnamen entwickelte Schar von wirkenden Kräften oder Helfern bedeutet, etwa so wie Agni neben den Agni's steht<sup>3</sup>). Das beste Beispiel liefert trotz einiger Unklarheit der Vers VII, 48, 2

> rbhúr rbhúbhir abhí vah syāma vibhvo vibhúbhih çávasā çávānsi | vájo asmán avatu vájasātau indrena yujá taruṣema vṛtrám ||

Wir finden den Plural auch an Stelle des Singulars und zwar, wie mir scheint, in beliebiger Verwendung, bald steht der eine Name im Sg., bald der andere; nur fällt auf, dass gegenüber vája (oder vájāh) und rbhú (resp. rbhavah) der dritte víbhvan etwas seltener genannt wird 1.

<sup>1)</sup> I, 161, 6: rbhúr víbhvā vájo deván agacchata —

IV, 33, 3: té vájo vibhvān rbhúr —

<sup>34, 1:</sup> rbhúr vibhva vájo indro etc.

<sup>36, 5:</sup> rbhutó rayih prathamáçravastamo vájaçrutāso yám ájijanan nárah / vibhvatastó vidáthesu pravácyah —

<sup>2)</sup> Auszunehmen scheint der auf Indra bezügliche unklare Vers X, 23, 2 zu sein: rbhúr vája rbhuksá patyate —

<sup>\*)</sup> Vielleicht haben Fälle analog RV. VII, 38, 4 samrájo váruno — mitráso aryamá dazu beigetragen, solche Plurale zu entwickeln. Vgl. übrigens Bergaigne II, 404. 115—117.

<sup>4)</sup> Alle drei:

IV, 36, 3: tád vo vājā rbhavah supravācanám devésu vibhvo abhavan mahitvanám /

<sup>6:</sup> yám vájo víbhvān rbhávo yám ávisuh

VII, 48, 1: fbhuksano vājā mādáyadhvam — /

## b) Indra und die Rbhus.

IV, 33, 9 zeigt uns Indra mit einem der Rbhus eng verbunden, viel häufiger aber sind es alle drei, die Indras Freundschaft geniessen oder ihn zum Begleiter haben, so dass er öfter neben ihnen genannt ist.

III, 60, 3: indrasya sakhyám rbhávah sám anaçuh

4: indreņa yātha sarátham suté sácān

IV, 35, 7: sám rbhúbhih pibasva ratnadhébhih sákhīnr yán indra cakrsé sukrtyá //

Man vergleiche ferner den S. 137 angeführten Vers VII, 48, 2 oder IV, 33, 3<sup>d</sup>:

té vájo víbhvān rbhúr indravantah mádhupsaraso no 'vantu yajñám //

å vo 'rvåcah krátavo ná yātâm víbhvo rátham náryam vartayantu ||

Vājas und Rbhus:

IV, 34, 4: pibata vājā rbhavo

35, 3: áthaita vājā amftasya pánthām gaņám devánām rbhavah suhastāh //

4: — atastendraváhāv rbhavo vājaratnāh //

36, 4. 7: vājā rbhavah neben der Dreizahl in v. 3. 5. 6.

rbhuksán vája stehen zusammen V, 42, 5; VI, 50, 12; X, 64, 10; (23, 2?); vájā rbhuksáh IV, 34, 5; 37, 1 (plur?); vájā rbhuksánah IV, 37, 3. 7. 8; VII, 37, 1; 48, 1. Es ist kein Grund vorhanden das eine Wort hier als App. zum anderen zu betrachten. Cf. noch III, 60, 5: indra rbhúbhir vájavadbhih, 6: indra rbhumán vájavan, 7: indra rbhúbhir vājibhih — oder I, 110, 7: — rbhúr vájebhir vásubhir vásur dadíh (Indra). 9: vájebhir no vájasatav aviddhi rbhumán indra — ÇÇS. III, 18, 15: indra rbhubhir — samvidānah. Einige Male heissen die Rbhus vájaratna (Cf. auch Bergaigne II, 401). Vielleicht sollen in diesem Fall die Väjas damit als die ersten der Rbhus bezeichnet werden; je nach der Jahreszeit (cf. vājapeya im Herbst), die man bevorzugt.

Man könnte annehmen, dass diese Hervorhebung von zwei Rbhus (gegenüber dem dritten) auf einem Gegensatz ihres Wesens zu Vibhvan beruht.

I, 111, 4 stehen *rbhûn vâjān marútah* so eng zusammen, dass man an die Identität von den letzteren mit den Vājas denken könnte; aber die Stelle ist vereinzelt; cf. S. 139<sup>4</sup>.

IV, 34, 1; 37, 6 1). Daher heisst er  $rbhum\acute{a}t^2$ ),  $rbhusthir\acute{a}^8$ ), das wohl fast gleichbedeutend ist mit dem ihm ebenfalls beigelegten  $rbhukṣ\acute{a}n^4$ ); ferner  $\acute{r}bhvan$ , das Indra viermal, Agni zweimal als Beinamen führt 5).

Es ist also unverkennbar, dass von allen Göttern Indra den Rbhus am nächsten steht. Diese enge Beziehung zwischen ihnen kommt auch im Ritual zum Ausdruck; in dem Praisa bei der Abendpressung ist er mit allen dreien verbunden, die ohne einen eigenen Graha zu erhalten mit andern Göttern als Teilnehmer am Somatrank genannt werden: tṛtīyasya savanasya rbhumato vibhumataḥ prabhumataḥ 6) vājavataḥ saviṭrvato bṛhaspativato viçvadevyāvatas tīvrān āçīrvata indrāya somān prasthitān presya?).

Einige Male heissen die Maruts rbhuksán (gerade in dem VIII. Buch, das gern seine eigenen Wege geht: VIII, 7, 9. 12; 20, 2.). Die Bezeichnung rbhumát führen auch die Açvins VIII, 35, 15: rbhumánta, vájavanta, marútvantā (abgesehen von X, 106, 7, wo sie in einem Liede voller Vergleiche auch rbhá heissen). — Ferner heissen die Rbhus selbst pāsanvát III, 54, 12.

<sup>1)</sup> VIII, 3, 7 besingen sie Indra:

samīcīnāsa rbhávah sám asvaran rudrā grņanta pūrvyam //

<sup>2)</sup> Dreimal (daneben auch vājavat); einmal die Açvins.

<sup>\*)</sup> Kommt überhaupt nur einmal vor.

<sup>1, 63, 3; 111, 4;</sup> VII, 37, 4; VIII, 96, 21; (und einige unsichere Stellen). Wir können uns in Beziehung auf die Bedeutung von röhuksán wohl Sāy. anschliessen, der es mit den Nigh. als mahannāman erklärt (I, 111, 4; 162, 1; VIII, 7, 9 etc.), oder als röhūnām adhipati I, 63, 3; pati I, 186, 10; ukṣan I, 162, 1; 167, 10; jyeṣṭha IV, 33, 9; VII, 48, 1; īçvaro VII, 37, 4; çreṣṭha VIII, 93, 34, also deutlich in Verwandschaft mit kṣi ,herrschen'; oder als devānām nivāsabhūtah prajāpatih I, 162, 1; urukṣaya, urunivāsa, röhūnām vāsayitā vā II, 31, 6; VII, 37, 4; röhunivāsaka; röhubhūk saha kṣiyati, nivasati VIII, 96, 21; vistīrnasya tejaso nivāsabhūta VII, 37, 1; urubhāsamānanivāsa VIII, 20, 2, also in Anlehnung an kṣi ,wohnen'. — Nir. IX, 9 urukṣayana röhūnām rājeti vā /

<sup>5)</sup> Einige Male ist Indra wohl auch selbst ein rbhú. Vielleicht I, 110, 7; 121, 2; III, 36, 2; X, 23, 2 (gleich allen drei Rbhus?). Auch Agni heisst ein Rbhu. II, 1, 10; III, 5, 6; V, 7, 7.

<sup>6)</sup> prabhumatah steht nicht überall. Kāt. X, 5, 9; 8, 14.

<sup>7)</sup> Ap. XIII, 12, 2; cf. XII, 23, 4; XIII, 4, 14. Cf. hierzu Ait. Br.

# c) Die Bedeutung der Bbhus.

Wir werden bei dem Versuch einer Deutung der Rbhus von jenen oben erwähnten Versen ausgehen müssen, die ihre Dreizahl nennen und besonders von IV, 33, 9, der Vāja mit den Devas, Rbhuksan mit Indra, Vibhvan mit Varuņa zusammenstellt. Wir hören IV, 51, 6 von den "Ordnungen der Rbhus")" und an anderen Stellen von ihren Beziehungen zum Jahr"). Es ist unmöglich, wenn es sich um die Deutung ihres Grundcharakters handelt, diese Hinweise auf ihr Verhältnis zum Lauf der Zeit zu übersehen. Sie dürften in enger Beziehung zu der alten Dreiteilung des Jahres stehen und, wie Ludwig zuerst erkannt hat"), die dem Veda wohlbekannten drei Jahreszeiten") repräsentiren. Jenem Verse IV, 33, 9 kommt bei Begründung dieser These besonderer Wert zu; denn diese Gruppirung von Vāja-devānām, Rbhukṣan-Indra, Vibhvan-Varuṇa hat im Ritual ein Gegenstück.

VI, 12, 1: ihopayāta çavaso napāta iti — tā aindrārbhavyo bhavanti / 3. Prajāpatir vai pita rbhūn martyān sato 'martyān krtvā trtīyasavana ābhajat / tasmān nārbhavīşu stuvate 'thārbhavah pavamāna ity ācakṣate / — 6. athāha yad aindrārbhavam vai trtīyasavanam —

<sup>1)</sup> kvà svid āsām katamā purānt yayā vidhānā vidadhūr rbhūnām /

vidhána kommt nur noch X, 138, 6 (māsám vidhána) vor, abgesehen von dem unklaren X, 85, 4: āchádvidhānair gupitó bárhataih soma raksitáh.

<sup>3)</sup> I, 110, 4: saudhanvaná rbhávah súracaksasah samvatsaré sám aprcyanta dhītíbhih. Sie werden aus dem Schlaf [in Agohyas Hause] mit dem Ruf geweckt: 161, 13: samvatsará idám adyá vy àkhyata // IV, 33, 4: yát samvátsam rbhávo gám áraksan yát samvátsam rbhávo má ápincan, yát samvátsam ábharan bháso —

s) III, 335. Anders Weber, Ved. Beitr. VII (1898 p. 560 resp. 3 des Sep.): ,die drei ,Rbhu' sind die drei schaffenden Genien der Zeit (Vergangenheit, Gegenwart u. Zukunft), Agohya, ,der nicht zu Verhüllende' ist die auch durch das Wintersolstizium nicht aus ihrer Bahn zu verdrängende Sonne'.

<sup>4)</sup> Ved. Myth. II, 33 ff. Den dort Anm. 3 gegebenen Citaten ist noch VIII, 101, 6. 14 hinzuzufügen.

Die Caturmasyafeiern des Crautarituals sind, wie bekannt, die Feste der Jahreszeiten und führen die Namen Vaicvadeva, Varunapraghāsāh, resp. Sākamedhāh; man wird nicht verkennen, dass Vaicvadeva unserem Vaja-devānām, Varuņapraghāsāh dem Varuņa-vibhvan entspricht, und dass bei den Säkamedhäh unter den Gottheiten des mahähavis sich Indra, Mahendra als charakteristische Gottheit befindet 1). Der Parallelismus scheint mir evident zu sein. Und man vergleiche hiermit die Worte des Cat. Br. II, 6, 4, 1: sarvair ha tv eva devāç cāturmāsyair vrtram aghnant sarvair v eva vyajayanta — 2: te hocuh kena rājāā kenānīkena yotsyāma iti — te 'gninā rājādgninānīkena caturo māsah prājayan; vier weitere Monate siegen sie mit Varuna an der Spitze, die letzten vier unter Indras Führung. Wir sehen also auch hier Varuna und Indra mit jener Aufzählung übereinstimmen (von der Reihenfolge abgesehen) und nur in Bezug auf das eine Drittel Vāja und Agni mit einander wechseln, ein Unterschied, den ich angesichts der engen Verbindung von Agni mit den Allgöttern<sup>2</sup>) und des Namens Vaicvadeva für dieses Opfer nicht für bedeutungsvoll halten kann.

In diesen Zusammenhang reiht sich RV. I, 161, 9 ein:

ápo bháyiṣṭhā íty éko abravīt
agnír bháyiṣṭha íty anyó abravīt |
vadharyántīm bahúbhyaḥ praíko abravīt
ṛtá vádantaç camasán apinçata ||

Agni kehrt hier im 2. Pāda wieder. Wenn der dritte Stollen auch nicht ganz deutlich ist, so kann das Wort vadharyántīm doch wohl nur auf vádhar zurückgeführt werden <sup>8</sup>), das uns an den Träger des Donnerkeils, an Indra erinnert. Die āpah müssen wir Varuna zuweisen; denn grade in diesem



<sup>1)</sup> Rituallitt. S. 118.

<sup>3)</sup> TS. II, 2, 9, 1: agnih sarvāh devatāh.

<sup>\*)</sup> Sāy.: vadhar iti rephānto 'pi vajranāma vadho 'rka iti tannāmasu pāṭhāt — vadharyantī meghapahktir ity ucyate /

Liede heisst es v. 14: adbhír yāti várunah samudraír yuşmán icchántah çavaso napātah, und V, 42, 12 sind die Ströme vibhvatastá genannt. So haben wir unter Substituirung von Varuna für āpah, Indra für vadhar wieder einen genauen Parallelismus zu den früheren Stellen, nämlich:

a) b) c)
IV, 33, 9 Cāturmāsya's I, 161, 9
1 vājo-devānām 1 Agni 2 Agni
2 rbhukṣan-Indra 3 Indra 3 Vadhar;
3 vibhvan-Varuṇa 2 Varuṇa 1 Āpaḥ

nur die Reihenfolge ist in a) von der in b) und c) verschieden 1).

Es wird von dem hier erreichten Resultat aus verständlich, dass Indra, dem der Rbhukşan zugewiesen ist, nun auch selbst den gleichen Beinamen führt. Das Wort muss, wenn es wirklich "Herr" der Rbhus heissen sollte, die wichtigste der drei Jahreszeiten, die Höhe des Jahres, bedeuten, und diese ist ein geeignetes Beiwort grade für Indra. Wenn meine Ansicht von Indra richtig ist, dass sein Name eine alte Bezeichnung der Sonne ist, so werden wir durch dieses Epitheton an die eine oder andere Stelle erinnert, die den Sonnengott als Schöpfer der Jahreszeiten oder sonst in Verbindung mit ihnen zeigt; man vergleiche AV. VI, 36, 1:

rtávānam vaiçvānarám rtásya jyótişas pátim || sá víçvā práti cāklpe rtúnr út srjate vaçt | 2)

Dass vibhvan und Varuna im Verhältnis zu vāja, rbhukşan selten genannt sind, scheint mir im Zusammenhang mit der doch im Ganzen unheilvollen Natur Varunas und der ursprünglich ihm eigenen Jahreszeit zu stehen, wie sie oben dargelegt worden ist.

¹) Anders ist TBr. I, 5, 6, 3 die Verteilung: Vaiçvadeva-Indra / Varunapraghāsāḥ-Varuna / Sākamedhāḥ-Soma.

<sup>\*)</sup> AV. III, 8, 1: d yātu mitrá rtúbhíh kalpamānah. Viṣṇu Pur. III, 5, 19: himāmbugharmavrşţīnām kartā hartā ca yah prabhuh / tasmai trikālarūpāya namah sūryāya vedhase.

## d) Die Rbhus im Ritual.

## 1. Beim Agnistoma.

Die Beschränkung der Rbhus auf die Abendpressung, abhipitvé ahnām (IV, 35, 6), war schon zur Zeit des RV. ritueller Brauch. Die Lieder der Vāmadevas, die dem Kult der Rbhus besonders nahe gestanden haben, sagen es ausdrücklich 1), und diese mit der späteren Zeit durchaus übereinstimmende Praxis der Vāmadevas war so bekannt, dass man AV. IX. 1, 13 sagen konnte yáthā sómas tṛttye sávana ṛbhūnām bhávati priyāh / evā ma ṛbhavo várca ātmáni dhriyatām. Eine Übereinstimmung zwischen Rk und späterem Ritual zeigt sich ferner darin, dass sie hier wie dort in Begleitung von Indra erscheinen. Unter den S. 138 schon genannten Versen sei nochmals besonders auf IV, 35, 7 verwiesen:

prātáḥ sutám apibo haryaçva mādhy amdinam sávanam kévalam te | sám rbhúbhiḥ pibasva ratnadhébhiḥ sákhīnr yán indra cakṛṣé sukṛtyá ||

Ein Unterschied darf dabei allerdings nicht übersehen werden. Es ist oben der Formel gedacht worden, die bei dem Abendsavana zum Praisa für Indra auffordert; sie spricht von savana rbhumat, vibhumat etc., nicht von Indra rbhumat, vibhumat, das ist eine kleine und doch nicht unerhebliche Abweichung. Sie verrät eine Differenz zwischen dem Adhvaryuritual und dem der Hotrs, zwischen der Praxis jener und dem Wortlaut der Rgvedalieder, die die Rbhus emphatisch zum Somatrank einladen und sie agrepá (IV, 34, 10) nennen?). In Wirklichkeit sind sie nicht agrepá; sie

<sup>1)</sup> I, 161, 8; IV, 33, 11; 34, 4; 35, 9. Aus VII, 37, 11. 48 dagegen ist nicht zu entnehmen, dass sie ausschliesslich beim 3. Savana bewirtet werden.

<sup>\*)</sup> RV. IV, 37, 2 erwähnt ihre yajñá ghrtánirnijah, die das Ritual nicht kennt.

erhalten weder einen eigenen Graha noch irgendwie einen bevorzugten Platz unter andern Göttern, sondern werden vom Adhvaryu in jener Formel nur nebenbei erwähnt. Der Schwerpunkt ihrer Verehrung liegt bei den Samasangern. die entsprechend dem Bahispavamana der Morgen- und dem Mādhyandinapavamāna der Mittagspressung abends das Ārbhavapavamānasāman erklingen lassen, sowie bei den Hotrs; denn dem Ārbhavapavamāna entspricht deren Vaicvadevacastra, und dieses enthält für die Rbhus den Hymnus RV. I. 111. in den die Nividformel 1) für diese Götter eingelegt wird 2). Vorher wird ihrer in Übereinstimmung mit dem oben genannten Befehl des Adhvaryu beim Camasonnayana gedacht. Der Maitrāvaruņa recitirt nämlich auf die Aufforderung unnīyamānebhqo 'nubrūhi hin das Lied IV, 35 als unnīyamānasūkta<sup>8</sup>) und schliesst mit dem Praisa hotā vaksad indram trtīyasya savanasya — hotar yaja, worauf der Hotr mit ye yajāmahe erwidert und den Vers RV. III, 60, 54) hersagt. Nach dem Vausatruf opfert der Adhvaryu. Ob das Ritual der Adhvaryus einen Wandel erfahren und das Ceremoniell der Vamadevas nicht einst für den Adhvarvu eine bestimmtere Anrufung der Rbhus, als gegenwärtig stattfindet, vorgesehen hat, ist nicht festzustellen; die Recitationen und Anrufungen der Hotrs wollen nicht recht zu der geringen Berücksichtigung der Rbhus von Seiten der Adhvaryus stimmen 5).

<sup>1)</sup> ÇÇS. VIII, 20.

<sup>\*)</sup> Die Lieder RV. VII, 36 (Viçve deväh; VII, 37, 1—7 Indra und Rhhus; VII, 37, 8; 38 Savitr) dürften ein altes Çastra der Abendpressung sein.

<sup>\*)</sup> ÇÇS. VIII, 2, 3. 5.

<sup>4)</sup> indra rbhúbhir vájavadbhih.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Auch sonst sind sie im Adhvaryuritual vernachlässigt. Ich kenne, abgesehen von dem sogleich zu behandelnden Dvädaçāha, nur noch bei Anlegung der sprt-backsteine bei der Agniciti (Çat. Br. VIII, 4, 2 p. 664) einen Spruch für sie: rbhūnām bhāgo 'si viçvesām devānām ādhipatyam —.

#### 2. Beim Dvādaçāha.

Ausser den beim Agnistoma verwendeten Liedern I, 111; IV, 35 und dem Verse III, 60, 5 verzeichnet aber der RV. noch andere Rbhuhymnen: I, 110; III, 60 (ganz) IV, 33. 34. 36. 37. Von diesen findet (neben den genannten zwei) die Mehrzahl¹) ihre Verwendung an verschiedenen Tagen des Dvādaçāha und zwar ebenfalls bei der Abendlibation. Das Ritual hat in diesem Punkt einen charakteristischen Zug festgehalten; denn wir wissen aus dem RV., dass in der Rbhumythologie grade zwölf Tage eine besondere Rolle spielen. Es ist die Zeit, in der sie im Hause des Agohya oder des savitr dāçvāns als Gäste weilen²). Der Dvādaçāha, das aus den 12 Tagen oder Nächten des Wintersolstitiums erwachsene Vorbild aller Sattras³), wird in den Anschauungen

IV, 33, 7: dvádaça dyán yád ágohyasya ātithyé ránann rbhávah sasántah /

I, 110, 2 <sup>od</sup>: saúdhanvanāsaç caritásya bhūmánā ágacchata savitúr dāçúso gṛhám !/

3 ab: tát savitá vo 'mṛtatvám ásuvat ágohyam yac chraváyanta aítana /

<sup>1)</sup> III, 60; IV, 36; 33; 34; I, 110. Cf. ÇÇS. X, 2, 7; 4, 14; 5, 23; 6, 18; 8, 18 (I, 110 auch bei andern Opfern. Cf. ÇÇS. XI, 5, 4; XVI, 20, 16).

<sup>2)</sup> I, 161, 11: ágohyasya yád áçastanā grhé tád advédám rbhavo nánu gacchatha /

Was in v. 13 çvánam bastó bodhayitáram abravīt "Hund" und bastá bedeuten, weiss ich nicht.

<sup>3)</sup> Cf. Rituallitt. S. 6. 155. Thibaut ist in Bezug auf die Bedeutung der 12 Tage anderer Meinung (Grundriss III, 9, § 5). Ich führe folgende Gegengründe an. 1) Thibaut hat den Zusammenhang von I, 161, 11 und 13 übersehen oder zu gering angeschlagen. v. 11 spricht von dem Schlaf in Agohyas Hause (durch 12 Tage IV, 33, 7) und v. 13 von dem Aufwachen mit den Worten , samvatsaráidam adyávy dkhyata'. Die 12 Tage fallen also an das Jahresende. 2) Es liegt gar kein Grund vor anzunehmen, dass schon in der Zeit des RV. diese 12 Tage ein scholastisches Produkt aus der Zwölfzahl der Monate sind. Cf. auch oben II, 81. 3) Die Mehrzahl der Rbhulieder findet ihre Stelle beim Dvädaçāha; hierdurch ist ein innerer Zusammenhang gegeben. 4) Thibaut selbst hat nicht nach gewiesen, dass

des Veda sehr hoch gestellt: TMBr. X, 5, 15: oko vai devānām dvādaçāhah 16: gṛhā vai devānām dvādaçāhah; Ait. Br. IV, 25, 6: jyeṣṭhayajño vā eṣa yad dvādaçāhah, sa vai devānām jyeṣṭho ya etenāgre 'yajata | çreṣṭhayajño vā eṣa yad dvādaçāhah — 7: jyeṣṭhaḥ çreṣṭho yajeta, kalyānīha samā bhavati | na pāpah puruṣo yājyo dvādaçāhena — TBr. I, 1, 6, 7; I, 1, 9, 10: samvatsarapratimā vai dvādaça rātrayah¹): er bedeutet also eine heilige Zeit, in der die Götter Wohnung nehmen, die vorbildlich ist für das Jahr, und hier, am Abend des Jahres, in seiner stillen Zeit empfangen auch die Rbhus ihren Anteil, kommen fast alle Lieder des RV., die ihnen gewidmet sind, liturgisch zur Verwendung.

Das Vaiçvadevaçastra, in das die Lieder für sie eingefügt werden, beginnt, wie unten noch weiter zu betonen sein wird, überall mit der Verehrung Savitrs und schliesst sich an den diesem Gott geopferten Graha an, der bei Āp. selbst wieder dem Namaskāra für die Manen folgt. Diese Reihenfolge von Manen, Viçvedevāh incl. Savitr und Rbhus gewinnt an Bedeutung, wenn wir zum Vergleich einen Blick auf die Grhyasütren werfen, in denen das Opferjahr durch die Aştakās beschlossen wird. Wenn auch die einzelnen Sütren schwanken, so treten doch die Manen und Allgötter in ihrer Aufzählung besonders häufig hervor<sup>2</sup>), und neben diesen werden unter den Alternativen auch die Rtus als Götter der Aştakās von Gobhila<sup>8</sup>),

die Zahl der Monate der erste Anlass zur Bildung des Dvädaçāha war. Die Zwölfzahl ist eine über Indien hinausreichende Erscheinung.

<sup>1)</sup> Weber, Om. u. port. 388; Ind. Stud. X, 242; Ved. Beitr. VII (1898) p. 2 resp. 559 ff.

<sup>2)</sup> Rituallitt. S. 95.

<sup>\*)</sup> III, 10: astakā rātridevatā / pustikarma / āgneyī pitryā vā prājā-patya rtudevatā vaiçvadevīti devatāvicārah. Āçv. II, 4, 12: tām haike vaiçvadevīm bruvata āgneyīm eke sauryām eke prājāpatyām eke rātridevatām eke naksatradevatām eka rtudevatām eke pitrdevatām eke paçudevatām eke. Manen und Rtus werden auch sonst in engem Zusammenhange gedacht. Vgl. Manu III, 217: ācamyodakparāvrtya trir āyamya çanair asūn / sad rtūnēca namaskuryāt pitrīn eva ca mantravit //

Āçvalāyana genannt. Wir finden grade in dem dem Neujahrstag (Ekāştakā) gewidmeten Liede AV. III, 10 eine Anrufung der Rtus 1), so dass hier ein gewisser Parallelismus von Dyādacāha -Rbhu einer- und Ekāstakā-Rtu andrerseits erkennbar ist. Noch deutlicher weist uns auf diesen inneren Zusammenhang von rtu-rbhu eine Äusserung des Ait. Brāhm. IV, 25; denn sie zeigt die Rtus selbst in Verbindung mit dem Dvadacāhaopfer; Prajāpati fordert die Jahreszeiten und Monate auf, für ihn den Dyadacaha zu opfern und er gibt ihnen dafür iş und ürj: saisorg rtuşu ca māseşu ca nihitā?). Damit vergleiche man, dass die Rbhus, grade nachdem sie 12 Tage in Agohyas Hause geruht haben, Fruchtbarkeit, "Gras auf den Bergen, Wasser in den Thälern" schaffen<sup>3</sup>). Auch das führt zu der Vermutung, dass Rbhu ein alter Name der Jahreszeiten war und schon in der Brähmanazeit appellativisch durch rtu ersetzt worden ist4).

## e) Die Rtus im Ritual.

Ihnen sind die Lieder RV. I, 15; II, 37 gewidmet, von

Digitized by Google

<sup>1)</sup> v. 9: rtún yaja rtupátīn ārtaván utá hāyanán sámāh samvatsarán másān bhūtásya pátaye yaje //

<sup>\*)</sup> Cf. auch IV, 25, 5: sa vā ayam prajdpatih samvatsara rtusu ca māsesu ca pratyatisthat te vā ima rtavaç ca māsāç ca prajāpatāv eva samvatsare pratyatisthans ta ete 'nyonyasmin pratisthitāh / evam ha vāva sa rtviji pratitisthati yo dvādaçāhena yajate /

<sup>3)</sup> I, 161, 11: udvátsv asmā akrnotanā tinam nivátsv apáh svapasyáyā narah / ágohyasya yád áçastanā grhe —

IV, 33, 7: dvádaça dyún yád ágohyasya ätithyé ránann rbhávah sasántah / suksétrākr nvann ánayanta síndhūn dhánvátisthann ósadhīr nimnám ápah //

<sup>4)</sup> Man vergleiche dazu auch folgende Parallele:

ÇÇS. III, 18, 15: indra r bhu bhir brahmanā samvidānah çunāsīrī havir idam jusasva /

Āp. ÇS. VIII, 20, 5: indra rtubhir brahmanā vāvīdhānah çunāsīrī havir id am jusasva /

denen das erstere bei den Rtugrahas des Agnistoma<sup>1</sup>), das letzte sowie II, 36 am 6. Tage des Dvādacāha verwendet wird. und zwar folgt jedem Rtupraisa immer ein Vers2). Āp. schreibt 12, 13 oder 14 Rtugrahas zu schöpfen vor. Wählt man die Zahl zwölf, so werden die beiden ersten und letzten zusammengeschöpft, bei dreizehn die beiden letzten, die auch zusammen geopfert werden. Bei vierzehn sind die beiden ersten und letzten zusammenzuschöpfen und zusammenzuopfern 8). Die Praxis des Rituals hat, wie überall, so auch hier durch gewisse Äusserlichkeiten die innere Natur der Vorgänge zu charakterisiren versucht. Ap. XII, 26, 9: ,[Die Rtugrahas] werden aus dem Dronakalaça geschöpft, aber nicht hingesetzt4). 10: Zu den Resten der vorausgehenden schöpfen [Adhvaryu und Pratiprasthätr] die folgenden immer hinzu. 11: Zuerst schöpft der Adhvaryu, zuletzt der Pratiprasthātr mit den Sprüchen upayāmagrhīto 'si madhuc ca Spruch für Spruch 5). 12: Einige meinen, mit madhave tvā mādhavāya tvā. 13: Allen Sprüchen geht upayāma voran. 14: Nicht folge der eine [Priester] dem anderen; wie festgesetzt ist, nimmt der Adhvaryu südlich, der Pratiprasthätr nördlich seinen Weg. 15: An der Thür gehen sie an einander vorbei 6).

<sup>1)</sup> ÇÇS. VII, 8; Āp. XII, 26, 8. — Çat. Br. I, 6, 1, 1 (p. 53 l. Z.) erzählt, wie die Rtus einen Anteil am Opfer wünschten.

<sup>\*)</sup> Mit den Anfängen der Rtupraisas werden am Vorbereitungstage die Somapriester gewählt; vielleicht eine Reminiscenz an den Namen rtvij und an seinen Ursprung. Āp. XI, 19, 5.

<sup>3)</sup> Çat. Br. IV, 3, 1, 3 ff. legt besonderen Wert darauf, dass sie, während der Acchāvāka sitzt, geschöpft werden. Nach diesem Text sind besser nur 12 Grahas zu schöpfen.

<sup>\*)</sup> Çat. Br. IV, 3, 1, 7: tam grhītvā na sādayati tasmād ay am as annah samvats ar ah /

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Adhvaryu: madhuç ca; Pratiprasth.: mādhavaç ca (Frühling). Die anderen Paare sind çukra-çuci (Sommer); nabhas-nabhasya (Regenzeit); iş-ūrj (Herbst); sahas-sahasya (Winter); tapas-tapasya (Thauzeit). Vgl. tibrigens die Beschreibung bei Eggeling SBE. XXVI, 319 <sup>1</sup>.

<sup>6)</sup> Der Komm. erklärt vyatītah mit vyatīgacchatah, mithah samgatau bhavatah.

16: Wenn der Adhvaryu (zum Schöpfen) das Havirdhanazelt betritt, hält der P. seinen vollen Graha zwischen sich und ihn; wenn er herauskommt, das leere Gefäss. 17: Bei den drei ersten fordert der Adhvaryu mit den Worten "rtuna preşya" zum Praisa Ebenso der P. 18: Der Adhv. kehrt die Mündungen anf. von beiden Gefässen um und sagt bei beiden: rtubhih presya. Ebenso der P. 1). 19: Der Adhvaryu kehrt (die Mündungen) wieder um und sagt einmal: rtunā presya. Ebenso der Pratiprasthātr'. Hinzuzufügen wäre noch, dass keine Anuvākyā hergesagt wird und kein Anuvaşatkāra folgt; dass ferner der Indragnigraha sich unmittelbar an diese Grahas anschliesst und der Adhvaryu mit der Rtuschale in der Hand sich an dem Eingang der Hütte niederlässt, um das Aivacastra einzuleiten. Das Schöpfen dieser Rtugrahas gilt als eine Handlung, die auf die Vegetation einwirkt 2), und hat am Morgen des Frühlingsopfers seine berechtigte Stelle. Mittags wird der Rtus nur indirekt gedacht, Abends gar nicht 8). Es ist aber gewiss auffällig, dass die Rtus an der Stelle nicht mehr genannt werden, wo die Rbhus ins Ritual eingeführt sind und beide Namen einander gewissermassen ablösen. Es scheint, als ob die Ordner des Rituals hier verschiedenen Meinungen Rechnung tragen wollten und in ihrem Organismus, der viele Wünsche

<sup>1)</sup> Die Gefässe sind "ubhayatomukha" Āp. XII, 1, 13. Çat. Br. IV, 3, 1, 7. Erst wird mit der einen, nachher mit der anderen Mündung geopfert.

<sup>\*)</sup> Çat. Br. IV, 3, 1, 22. 23: yad v evaindrāgnam graham grhnāti, sarvam vā idam prājījanad ya rtugrahān agrahīt, sa —

<sup>\*)</sup> Çat. Br. IV, 4, 1, 2: rtavo vai samvatsaro yajñah | te 'dah prātah-savane pratyakṣam avakalpyante yad rtugrahān grhnāti | athaitat parokṣam mādhyandine savane 'vakalpyante yad rtupātrābhyām marutvatīyān grhnāti [IV, 3, 3, 12] | na vā atra [sāyam| rtubhya iti kam cana graham grhnanti na rtupātrābhyām kaç cana graho grhyate |

Çat. Br. IV, 4, 1, 3 sucht es dadurch zu erklären, dass in dem Sāvitra-graha nach seiner Meinung die Rtus einbegriffen sind: esa vai savitā ya esa tapati / esa u eva sarva rtavas tad rtavah samvatsarah / trfiyasavane pratyaksam avakalpyante / tasmāt sāvitram grhvāti /

und Richtungen vermittelte, das Kompromiss herbeiführten, dass sie die Rtus im Wesentlichen früh, die Rbhus hauptsächlich Abends zum Opfer luden. Wir werden an die Erzählung des Ait. Brähm. erinnert (III, 30), wonach die Rbhus von allen drei Savanas weggestossen wurden, bis sie schliesslich noch durch Savitr und Prajäpati einen Platz beim Abendopfer erhielten 1); eine Erzählung, die vielleicht auf Vorgänge bei der Festsetzung des Rituals hinweist.

Die für die Zwecke der Rtugrahaceremonie verwendeten Hymnen gehören anderen Verfassern an als die Rbhulieder. Wenn wir ihren Inhalt prüfen, so zeigt sich, dass sie als selbständige Gottheiten eigentlich nicht behandelt werden, sondern nur in Komitativen .rtunā', .rtubhih' die anderen Götter begleiten und diese aufgefordert werden mit ihnen zu trinken; dass also die Rtus im RV. im Verhältnis zu den Rbhus und deren gefeierter Wirksamkeit eine sehr geringe Rolle spielen. Der Name jener ist über appellativischen Wert nicht hinausgelangt 2); es wird weder von einer durch sie erreichten Göttlichkeit noch von ihren besonderen Taten geredet; nur X, 11, 1 spricht von den yajñíyān rtán; sie könnten X, 2, 1 unter den daivuā rtvijah zu verstehen sein, während andrerseits ausserhalb des RV. und seiner Kreise der Wirksamkeit und dem Kultus der Rbhus kein besonderer Wert beigelegt worden ist.

# f) Der Name der Rbhus.

Unser Wort wird im Veda nicht nur als nom. propr., sondern auch als app. verwendet. Das zeigen Stellen

¹) Vgl. dazu RV. I, 161, 8. — (Nach Äryavidyäsudhäkara gelten die 5 Prayājas den Jahreszeiten.)

<sup>2)</sup> Daher auch IV, 34, 2: vidānāso jánmano vājaratnāh utá rtúbhir rbhavo mādayadhvam /

wie AV. IV, 12, 7<sup>1</sup>); X, 1, 8<sup>2</sup>); RV. VIII, 75, 5<sup>3</sup>); IX, 21, 6<sup>4</sup>). Wie man einen Wagen oder ein Rad zimmert, so "verfertigt" (taks) man einen Spruch; (dht I, 109, 1; bráhman V, 73, 10; mánman II, 19, 8; mántra I, 67, 4; VII, 7, 6; stóma X, 39, 14) und das Dichten solcher Sprüche wird mit dem Zimmern eines Wagens direkt verglichen:

V, 2, 11: etám te stómam tuvijāta vípro rátham ná dhirah svápā atakṣam /

Cf. auch I, 130, 6. Wir dürfen an einzelnen Stellen rbhû direkt auf die Priester beziehen, so I, 51, 2 oder X, 80, 7: agnåye bråhma rbhåvas tatakşur agnim mahām avocāmā suvrktim; es ist nicht notwendiģ mit Bergaigne II, 412 zu sagen, dass ,les Rbhus sont des prêtres artisans '5). rbhû heisst hier soviel wie ,klug', ,geschickt' (cf. rátham ná dhírah) 6); nichts Anderes scheint die Grundbedeutung des Wortes zu sein, für das sich germ. arb- in ,Arbeit', slav. rob-ić noch als bester Vergleich bietet; denn bei der völligen inneren Verschiedenheit der Rbhus und der germ. Elfen ist die lautliche Verwandtschaft dieser Worte trotz äusseren Gleichklanges unwahrscheinlich.

Hiermit ist nicht alles, was über die Rbhus gesagt werden kann, erschöpft. Ein ritueller Brauch führt etwas weiter. Beim Anlegen der Feuer ist es Sitte sich auf die Art der Väter zu berufen, ein Angiras legt angirasäm, ein Bhrgu legt bhrgunam vratena an. Die enge Beziehung zwischen der Kunst des Wagenbaues und den Rbhus spricht sich in

<sup>1)</sup> rbhú ráthasyevángāni sám dadhat párusā páruh.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) yás te párūnsi samdadháu ráthasyeva rbhúr dhiyá.

s) tám nemím rbhávo yathá namasva sáhūtibhih /

<sup>4)</sup> rbhúr ná ráthyam návam dádhātā kétam ādíçe /

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nur III, 54, 12 könnte für Bergaigne sprechen.

<sup>°)</sup> IX, 87, 2 heisst Soma rbhúr dhirah. Auf den Reichtum wird das Wort rbhú IV, 37, 5; VIII, 93, 34 angewendet; es kommt hier von den verschiedenen Beiworten des Reichtums wohl der Bezeichnung ābhú am nächsten. AV. I, 2, 3 ist es ein Beiwort des Pfeiles.

der Vorschrift aus, dass ein rathakt seine Feuer rbhūnām tvā (devānām) vratena anzulegen habe 1). Es darf nicht übersehen werden, dass die Kommentare sich nicht darauf beschränken rathakt als "Wagenbauer" zu erklären, sondern ihn als einen Mischling, der ausserhalb der drei Kasten rangirt, bezeichnen 2). Daraus scheint doch hervorzugehen, dass es sich um eine besondere Klasse, einen besonderen Stamm handelt, in dem die Kunst des Wagenbaues besonders gepflegt und heimisch war 3).

Wir werden zu demselben Gedanken noch von einer anderen Seite her geführt. Die Rbhus heissen im RV. oft die Söhne des Sudhanvan, saudhanvanāsāḥ. Gerade bei ihnen wird so oft, wie bei keinem anderen Namen vom RV. bis in die Brāhmaṇazeit hinein betont, dass sie einst Menschen waren 1) und durch ihre Geschicklichkeit Unsterblichkeit oder einen Anteil am Somatrank erreichten; ich glaube, dass wir nicht berechtigt sind, diese Angaben ganz ausser Acht zu lassen; es mischt sich hier ein euhemeristisches Element hinein. Ein Kommentar erklärt rbhu, sātvata, saudhanvana als Synonyma von rathakāra 5); und anderwärts wird gesagt

<sup>1)</sup> Ap. V, 11, 7; Kat. IV, 9, 5. Weber, ISt. XVII, 196.

 $<sup>^{9})</sup>$  Bes. zu Kāt. I, 1, 10; siehe p. 153  $^{1};$  anders der Kommentar zu Āp. V, 3, 18.

<sup>\*)</sup> Cf. Fick, Die sociale Gliederung im nordöstlichen Indien p. 209.
210. Man beachte, dass beim Açvamedha die das Ross begleitende Leibwache angewiesen wird ,im kula eines rathakāra zu wohnen'. Āp. XX, 5, 18; Çat. Br. XIII, 4, 2, 17; Kāt. XX, 2, 16. Weber, ISt. XVII, 198. — AV. III, 5, 6 zeigt sie deutlich als eine besondere Gruppe des Reiches, deren Hilfe der König wünscht:

yé dhivāno rathakaráh karmárā yé manīşinah upastin parna máhyam tvám sárvān krnv abhito jánān //

<sup>4)</sup> I, 110, 4; mánor nápātah III, 60, 3. Weitere Stellen bei Bergaigne II, 409. Ait. Br. VI, 12, 3: prajāpatir vai pita rbhūn martyān sato 'martyān krtvā trtīyasavana ābhajat /

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Kāt. I, 1, 11; IV, 9, 5.

saudhanvanā nāma jātih 1). Nun ist nicht zu kennen, dass die Rbhus vornehmlich Götter sind; nur von Göttern konnte es heissen, dass sie 12 Tage in Agohyas Hause schliefen und nachher Fruchtbarkeit gaben, dass sie Indra seine Rosse, den Açvins ihren Wagen u. a. m. anfertigten; wir hatten gute Gründe, sie neben oder vor den Rtus als alte Genien der Jahreszeiten zu betrachten. Das widerspricht einem Versuch, die Rbhus direkt auf euhemeristischem Wege zu erklären. Mir scheint, dass wir in ihnen die Götter eines Stammes haben - der keineswegs von unarischer Herkunft gewesen zu sein braucht — in dem die Kunst des Wagenbaues besondere Pflege fand 2). Ob sie bei ihm ursprünglich die Genien der Jahreszeiten waren oder erst diese Stellung bei ihrer Herübernahme in den vedischen Kult empfingen, ist nicht zu erkennen und auch nicht von Bedeutung. Vielleicht war Rbhu der Name der Stammesgötter und Sudhanvan der des mythischen Ahnherrn des Stammes; genaues ist hier nicht auszumachen 3). Lange Zeit haftete den Rbhus, vor deren "Menschengeruch"

<sup>1)</sup> Kāt. p. 13. Vgl. Manu X, 23: vaicyāt tu jāyate vrātyāt sudhanvā cārya eva ca /

kdrusaç ca vijanma ca maitrah sāttvata eva ca // Jaimini, Mīm. Sūtra VI, 1, 50: saudhanvanās tu hīnatvat mantravarnāt pratīyeran [rathakārāh]. Komm.: na tu sarva eva atraivarnīko rathakārah, saudhanvanā ity esa jātivacanah çabdah, saudhanvanā nāma jātir abhidhīyate, hīnās tu kimcit traivarnīkebhyo, jātyantaram, na tu çūdrāh na vaiçyā na kṣatriyāh / Yāskas Nir. XI, 16: rbhur vibhvā vāja iti sudhanvana āngirasasya trayah putrā babhūvuh / cf. auch Weber, ISt. X, 12 ff.; M. Müller, SBE. XXX, S. 316 ff.

<sup>\*)</sup> V, 31, 4 sind es die Anus, die den Wagen für Indra machen (ánavas te rátham áçväya taksan). Diese sind, wie aus I, 108, 8; VII, 18, 13; VIII, 10, 5 hervorgeht, ein Volk. Zu diesem Verse vgl. I, 111, 1 von den Rhhus: táksan rátham suvitam vidmanápasas, táksan hárī etc.

<sup>\*)</sup> Auf Namensveränderungen scheint der freilich unklare Vers I, 161, 5 zu weisen:

anyá námäni krnvate suté sácaň anyaír enan kanyá námabhi sparat //

die Götter sich entsetzten<sup>1</sup>), noch etwas von der niederen Herkunft ihrer ersten Verehrer an. Die Wichtigkeit des Wagenbaues, die zu seiner Ausführung notwendige Geschicklichkeit<sup>2</sup>) wird der wesentlichste Anlass zu der Anerkennung des Stammes und der Angliederung dieser Götter gewesen sein.

<sup>1)</sup> Ait. Br. III, 30, 4: tebhyo vai devā apaivābībhatsanta manusya-gandhāt. / Wer den Unterschied zwischen dem Veda und der späteren Zeit sich vergegenwärtigen will, mag die Verse des Mahābh. III, 261, 19 ff. (ed. Bomb.) nachlesen.

<sup>\*)</sup> I, 110, 4: vistvt çámī taranitvéna vāgháto mártāsah sánto amrtatvám ānaçuh / saudhanvaná rbhávah —

# Indra und die Maruts. (Vāyu. Vāta.)

Die Gestalt des göttlichen Vorkämpfers der vedischen Stämme zu schildern und dabei in alle Einzelheiten erklärend eindringen zu wollen, geht über das, was jetzt und vielleicht auch jemals möglich ist, hinaus. Indra steht inmitten der Sagenwelt der damaligen Zeit; an keinen der vedischen Götter hat sich eine gleiche Fülle von Namen, die in der Geschichte und Vorzeit der vedischen Völker von Bedeutung gewesen sein mögen, angeknüpft wie an ihn. Während es in einzelnen Fällen noch möglich ist die historische Basis oder die mythologische Grundvorstellung eines Wesens nachzuweisen, schweben andere Namen wie Schatten, deren Leben längst erloschen ist, vorüber. Wir wissen oft nicht, ob wir einen ursprünglichen Dämon oder einen Gott, den Führer eines feindlichen Stammes oder die Verkörperung klimatischer Unbilden vor uns haben. Selbst den Dichtern wird der Ausgangspunkt nicht immer klar gewesen sein; denn sie nahmen aus älteren Quellen Motive traditionell herüber und wussten in neuen Wohnsitzen nichts Näheres mehr von alten, im Dunkel der Vergangenheit sich verlierenden Feinden.

Ehe ich in die Darstellung des für die vergleichende Mythologie so wichtig und verhängnisvoll gewordenen Gottes eintrete, wird es nützlich sein, den Standpunkt zu charakterisiren, auf dem die heutige Forschung steht. Perry¹) hat in seiner ausführlichen, Indra gewidmeten Monographie die Ansichten



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) JAOS XI, p. 2 ff. (Cf. auch Muir, OST. V, p. 77 ff. und A. Lang, Mythes, cultes et rel., p. 451 <sup>3</sup>.)

seiner Vorgänger zusammengestellt, die in der Mehrzahl übereinstimmend Indra für einen Himmelsgott erklären; es wird genügen auf die Arbeiten einzugehen, welche seither der Charakteristik Indra's gewidmet wurden. Perry selbst hat Indra in Übereinstimmung mit dem PW. für einen Gewittergott erklärt, ebenso Bloomfield 1), und ich selbst habe mich durch lange Zeit hindurch dieser Auffassung angeschlossen. Zu derselben Ansicht bekennt sich Oldenberg, der in Indra einen Gewittergott sieht und zwar einen Gewittergott, der teilweise vorindische Züge trägt<sup>2</sup>). Er ist der Meinung, dass "die ursprüngliche Grosstat dieses Gottes, die im Gewitter vollbrachte Befreiung der himmlischen Wasser aus dem Verschluss des Wolkenberges, sich für die rgvedischen Dichter in die Befreiung der irdischen Flüsse aus dem Verschluss des Felsens, dem sie entspringen, umgesetzt hatte". Auch für Macdonell ist Indra: ,primarily the thunder-god, the conquest of the demons of drought or darkness and the consequent liberation of the waters or the winning of light forming his mythological essence. Secondarily Indra is the god of battle . . . '8). Weniger sicher urteilt Hopkins: Indra has been identified with 'storm', with the 'sky', with the 'year'; also with the 'sun' and with 'fire' in general. But if he be taken as he is found in the hymns, it will be noticed at once that he is too stormy to be the sun; too luminous to be the storm; too near to the phenomena of the monsoon to be the year or the sky; too rainy to be fire; too alien from every one thing to be any one thing . . '4).

Wer die grosse Zahl der vedischen Lieder mit ihren verschiedenen Äusserungen und Vergleichen durchsieht, wird anfänglich geneigt sein, H.'s Ansicht beizustimmen; aber sie ist doch schliesslich unbefriedigend, weil sie nach dem

<sup>1)</sup> JAOS XV (1891), p. 143: ,a storm-god' . .

<sup>2)</sup> Rel. d. Veda S. 29. 51, besonders 134 ff. Siehe unten S. 164.

<sup>\*)</sup> Ved. Myth. S. 54.

<sup>4)</sup> Religions of India, p. 91.

äusseren Ansehen urteilt und nicht den Versuch macht die einzelnen Fäden auseinander zu legen oder nach dem mutmasslich ältesten Charakterzug zu fragen.

Wenig Anklang haben die Forscher gefunden, die in Indra die Sonne sehen oder den Blitz. M. Müller hat sich vorübergehend für das Erstere ausgesprochen und ihn einmal ,the chief solar deity of India' genannt 1), diese Ansicht aber wieder aufgegeben. "Indra, sagt er später<sup>2</sup>), was originally a god of the thunderstorm, the giver of rain (indra, like indu, rain-drops).. but he was soon invested with all the insignia of a supreme ruler, residing in heaven, and manifested no longer in the thunder-storm only, but in the light of heaven and the splendour of the sun'. Müllers , Contributions to the science of mythology 3) zeigen einen weiteren Wandel der Auffassung. .The two subjects of permanent interest to the Vedic poets were (1) the sunrise, the daily triumph of light over darkness, and the annual triumpf of spring over winter, and (2) the thunderstorm, or the triumpf of a bright god over the dark clouds and the rescue of fertilising rain from the prison in which it seemed to be held during the season of heat aud drought. The chief actor in the first drama was Agni, as the light in the sun, in the second Indra as the champion of the blue sky. Other gods assisted in these battles, but the chief part devolved on the god of light (Agni), and the god of rain (Indra)'. Am komplicirtesten aber, und doch etwas richtiger nach meiner Meinung als die der andern Forscher ist Bergaignes Ansicht ,L'origine naturaliste du personnage d'Indra, peut, selon nous, être cherchée dans le feu céleste du soleil et de l'éclair. Mais ce personnage, tout en continuant à emprunter à l'éclair et au soleil ses principaux attributs, a pris une personnalité distincte . . . . 4).

<sup>1)</sup> Chips II, 91 (siehe Perry).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chips, new ed. IV (1895), 396.

<sup>\*) 1897,</sup> vol. I, p. 141. 2. Cf. auch S. 115 (weniger bestimmt) und 144.

<sup>4)</sup> Rel. véd. II. 167.

Gegenüber diesen Meinungsverschiedenheiten ist es notwendig von Grund aus neu zu bauen. Wie die Mehrzahl der Forscher bin auch ich früher von dem durch die Bahnbrecher der vedischen Philologie suggerirten Gedanken ausgegangen, dass Indra der Gewittergott sei, und habe erst allmählich mit der Vertiefung meiner eigenen Untersuchungen mich von dem traditionellen Bann, den anerkannte Namen auferlegen, frei zu machen vermocht. Mir scheint, dass man nach verschiedenen Richtungen hin unterlassen hat, die bisherigen Deutungen zu prüfen. Gänzlich unterblieben ist die Befragung des Rituals, das zwar nicht absolute, aber doch nicht zu unterschätzende Auskunft über eine gewisse Periode der mythologischen Anschauung gibt und gegenüber der fluktuirenden Masse vedischer Aussprüche gerade in einem wichtigen Punkte unveränderliche Daten enthält. In mancher Beziehung hat die gelehrte Konstruktion eine grössere Rolle gespielt als die unbeeinflusste Befragung der vedischen Texte und die Berücksichtigung der historischen Entwicklung. Es ist notwendig, das subjektive Element mehr als geschehen ist auszuschliessen, die Untersuchung ganz von vorn anzufangen und Kriterien, die in der historischen Entwicklung liegen, zu gewinnen. Dazu ist zunächst erforderlich, dass wir uns dem Einfluss, der von Seiten der vergleichenden Mythologie hier vielfach geübt worden ist, möglichst entziehen und andrerseits dem klassischen Sanskrit kein grösseres Anrecht zugestehen, als ihm nach seiner historischen Stellung zukommt; die von ihm ausgehenden Einwirkungen haben sich für manche Forscher nicht weniger nachteilig erwiesen als die Gedanken iener.

Als die vergleichende Mythologie anfing, die Geister zu interessiren, waren weder ihre Fundamente noch die der vedischen Exegese fest genug, um darauf so sicher zu bauen, wie in unsrer Frage von verschiedenen Seiten und namentlich von Mannhardt geschehen ist. Den Dank, den wir ihr für ihre grossen Anregungen schulden, müssen wir dadurch

abstatten, dass wir sie bitten, für einige Zeit zur Seite zu treten, und ihr neue Grundlagen schaffen. Die Verbindungslinie, die von einem angeblich indogermanischen Gewittergott zu dem indischen oder indoiranischen Indra führen soll, ist nirgends erkennbar oder bewiesen. Drachenmythen kehren hier und dort wieder; es ist aber die Frage, ob in allen Himmelsstrichen unter Drachen und Schlangen ein und derselbe Naturvorgang zu verstehen sei und unter dem Drachenbezwinger überall ein ursprünglicher Gewittergott. In dem einen Bilde vom Drachenkampf vereinigen sich verschiedene Naturvorgänge, die nach dem Klima des Landes und Charakter des Volkes zu bestimmen sind, in dem der Mythos seinen Ausgangspunkt hatte.

Wir finden auch freundliche Drachen. Einer der chinesischen Reisenden in Indien erzählt von einem von ihnen ,he causes fertilising and seasonable showers of rain to fall within their country; and preserves it from plagues and calamities, and so causes the priesthood to dwell in security 1.

An der Einführung der "Wolkendämonen" in die vedische Mythologie ist das klassische Sanskrit, sind besonders die Kommentare nicht ohne Schuld; sie haben meist nur die einzelne Stelle im Auge und prüfen nicht, wie weit sich ihr megharapa Vrtra oder Vala in die Anschauungen des Veda im Allgemeinen einfügt. Es ist bei aller Wertschätzung des klassischen Sanskrit, der ich auch für unsere Zwecke unmissverständlich Ausdruck gegeben habe, notwendig, der Vermengung von Vedisch und Klassisch Einhalt zu tun.

<sup>1)</sup> Beal, Records of the Western world I, XLI. Andrerseits ib. giftige Drachen XCII: a mischievous dragon took up his residence here and caused calamities. In the summer he rejoiced te dry up the rain, and in the winter to pile up the snow; cf. noch Fā-Hien 24 u.s. w.

# Indra und Vrtra.

Ich habe versucht, der Erkenntnis Indra's auf andere Weise als bisher geschehen ist, näher zu kommen und zuerst den Charakter seines Feindes Vrtra zu bestimmen, über dessen naturalistische Grundlage auch nach sorgfältiger Prüfung kein Zweifel sein kann. Muir spricht OST. V<sup>1</sup>, 95 von den , hostile powers in the atmosphere who malevolently shut up the watery treasures in the clouds', von ,demons of drought, Darmesteter 1) sieht in Vrtra ,l'enveloppant', qui les [la lumière et les eaux] enferme dans sa caverne nébuleuse und bezeichnet p. 267 den Namen verethra, vrtra als ancien nom du nuage qui enlace la lumière ou les vaches'. Ludwig sagt III, 337: ,Am Häufigsten wird das himmlische Regenwasser als Preis des Kampfes bezeichnet, das Vrtra der Welt vorenthält, und zwar bald indem er als dasselbe einschliessend, verschliessend, bald in demselben hausend und daraus vertrieben dargestellt wird' und S. 348: ,dass Vrtra das indische Analogon zu Anromainyuş wäre, ist kaum so ohne Weiteres zuzugeben . . . Unzweifelhaft war Anromainyus ein Himmelsgott, der Gott des winterlichen Himmels, und die Gegensätze der Jahreszeiten im alten Baktrien machen es begreiflich, wie sie als Wirkung zweier sich bekämpfenden Principe aufgefasst werden konnten. In Vrtra muss man gewiss einen ähnlichen Gedanken verkörpert erkennen, aber das Gleichgewicht der Gegensätze . . fehlt . . wenigstens im RV. . Und am Ende seines Kommentars zu I, 56, 6 finde ich die Bemerkung: die lichtspendende Schlacht ist das Unwetter, welches dem Frühling vorausgeht'. L. ist mit dieser Ansicht, die dem Richtigen sehr nahe kommt, dem Verständnis seiner Zeit weit vorausgeeilt. Kein andrer hat, so viel ich weiss, auf sie

<sup>1)</sup> Ormazd et Ahriman p. 97.

Rücksicht genommen und ich selbst habe meinen ganzen Weg erst selbständig gehen müssen, ehe ich zu der Erkenntnis kam, dass er am Wenigsten vom rechten Wege sich verirrt hat. Perry beharrt bei dem Glauben an den Wolkendämon: "These different names for Vrtra — sagt er p. 20 —, like the large majority of the many and various appellations given to the lesser demons, are but different names for one and the same thing: namely, the cloud, which in its manifold forms presented itself most forcibly to the eye of the poet in the likeness now of this, now of that creature. And it was not alone as hostile and mischievous demons in human or animal form that the clouds were symbolized . . . we find them described as mountains . . . or as forts belonging to the demons . . . or their skilfully fortified dwellings . . . and in the caves where the evil spirits hide the stolen raincows, as well as in the cows themselves . . . we can discover only clouds". Ganz abweichend äussert sich Bergaigne (II, 201): "l'enveloppeur" des eaux . . . ou, comme on appelle encore Vrtra, le paridhi, "l'enceinte" des rivières, III, 33, 6 représente-t-il le nuage? . . Le démon, il est vrai, pourrait être le nuage qui ne donne pas ses eaux, et il est probable que, en effet, le nuage est entré pour quelque chose dans la conception mythique de Vrtra. Mais le nuage lui-même est le plus souvent caché pendant la sécheresse, et si "l'enveloppeur" des eaux représente le séjour où elles sont retenues, il doit être identifié plutôt avec ce réceptacle invisible, avec ce monde mystérieux qui retient, avec les eaux elles-mêmes [et la lumière . . .], le nuage qui les renferme. un passage, I, 54, 10, où Indra est représenté délivrant les eaux contenues dans une enveloppe (vavri), qui n'est autre sans doute que Vrtra, place dans le ventre du démon non plus les eaux seulement, mais la "montagne", c'est-à-dire le nuage.. Distingué, en tant qu'être animé, du lieu invisible qu'il paraît personnifier, Vrtra a une retraite mystérieuse,

ninya, d'où s'échappent les eaux, quand elles ont été délivrées par Indra . . . Bref, la conception de Vrtra rappelle celle de la mère, ou mieux puisqu'il s'agit d'un être mâle, celle du père caché . . . ' Ich kann nicht sagen, dass Bergaigne's Ansicht sich durch Klarheit auszeichnet und unser Verständnis des vedischen Dämons fördert. Bei ihm spricht die Vorstellung stark mit, dass die Berge' Wolken und die "Flüsse" die himmlischen Wasser seien. "Dans l'hymne I, 32, où la victoire d'Indra sur Vrtra est longuement célébrée, les eaux qu'il fait couler en fendant le sein des montagnes, c'est-à-dire des nuages . . . sont comparées à des vaches (p. 200)'. Auch Oldenberg, der sonst gern auf Bergaigne Bezug nimmt, hat dessen Meinung sich nicht angeschlossen. Er selbst ist in dem einen Punkte, dass die Berge wirklich nur Berge, nicht Wolken und die Flüsse nicht Regenströme, sondern wirklich Flüsse sind, erheblich über seine Vorgänger hinausgelangt 1), hat aber von den Einwirkungen der vergleichenden Mythologie sich nicht zu befreien vermocht. Einiges von dem, was er sagt, ist richtig; aber

<sup>1)</sup> Er sagt p. 140: "Ein Gott kämpft mit einem schlangengestalteten Dämon und öffnet das Innere der Berge; die Wasser der Flüsse strömen daraus hervor dem Meere zu: das ist es was die vedischen Dichter sagen. Man darf diese einfache Vorstellung nicht durch die Erklärung verwirren, mit den Bergen hätten die Dichter Wolken und mit den Flüssen Regenströme gemeint. Das haben sie nicht; für sie waren die Berge Berge und die Flüsse Flüsse . . . Wo die Dichter wirklich Wolken und Regen meinen, brauchen sie andere Ausdrücke als die stehenden der Indralieder. . . . Die Zauberhandlungen für Regenerlangung richten sich überwiegend an andre Götter als Indra. Dagegen sind es personifizirte Flüsse, zweifellos irdische Flüsse ohne jeden Anflug von himmlischer Natur, die Flüsse Vipāç und Cutudrī . . . die von Indras Tat, durch welche sie selbst befreit sind, genau in den Wendungen, wie sie in den Indraliedern stehend sind, reden . . . Danach ist es klar: für die vedischen Dichter handelt es sich bei Indras Sieg nicht um das Gewitter, sondern darum dass aus der Tiefe des Felsens der mächtige Gott die verschlossenen Quellen hat hervorbrechen lassen, welche als Flüsse den menschlichen Fluren Segen bringen'.

die richtige Erkenntnis trübt er durch die Bemerkung: "dass in seiner ursprünglichen Form der Mythus doch ein Gewittermythus war, dass es Wolkenquellen waren, bei welchen die Schlange lagerte, dass seinem ursprünglichen Wesen nach der Vajra die Blitzwaffe war, lassen die Tatsachen der vergleichenden Mythologie nicht zweifelhaft". Welche Tatsachen?

Hopkins kehrt zum alten Glauben wieder zurück. verweist , for the oft-mentioned act of cleaving the cave, where the dragon Val or Vrtra (the restrainer or envelopper) had coralled the kine (i. e. without metaphor, for the act of freeing the clouds and letting loose the rain) auf RV. I, 32, 2, 111) und nimmt anderwärts2) gegen Oldenberg mit unzureichenden Gründen Stellung. Gewiss ist nicht zu leugnen, dass Indra an etwa 6 Stellen des RV. Spender des Regens ist; aber diese Stellen bilden eine Minorität gegenüber den vielen anderen, die von der Befreiung der Wasser reden, und gehören fast sämtlich, abgesehen von dem für sich zu behandelnden VIII. Buch, dem IV. und X. Mandala an. Nicht eine einzige habe ich aus einem der anderen Familienbücher verzeichnet. Das darf nicht unberücksichtigt bleiben; denn es ergibt sich daraus der Hinweis darauf, dass die Umwandlung Indras in einen Regengott im Rk noch in ihren Anfängen steht und erst in späteren Perioden weiter zur Durchführung gelangt ist. Dem Kenner des klassischen Sanskrit müsste doch bekannt sein, dass ein Gott, der Regen sendet, nach indischer Anschauung durchaus noch kein ursprünglicher Regengott ist. Und was den Donnerkeil anbetrifft, den Indra führt, so sollte das Beispiel von Juppiter, Mithra, Aditya und Vivasvant zeigen, dass dieses Attribut keineswegs einen ursprünglichen Gewittergott bezeichnet.

Die Gelehrten, welche nach Oldenberg und Hopkins sich geäussert haben, halten an der alten Erklärung Vrtras fest,

<sup>1)</sup> Religions of India, p. 203.

<sup>2)</sup> Proceedings JAOS. vol. XVI (1894), pag. CCXXXVI ff.

nur dass Max Müller in Vrtra auch einen Dämon der Finsternis sieht. Er nennt Vrtra ,the coverer, the hider, whether of light or rain' und spricht weiterhin davon ,how, in Vedic phraseology. Vrtra is the thief who keeps the cows or the rays of the morning shut up in his stable, and how the first peep of day is expressed by Saramā discovering the dark stables of Vrtra and the Pani's' 1). In seinen Contributions (II, 695) sagt er: , we may find it difficult to understand . . why . . the powers of darkness, whether of the dark night or of the dark clouds, should have been called Coverers (Vrtra)' p. 695: if Vrtra, from var, was the coverer or the genius of darkness' und p. 756: ,the coverer, a demon who keeps the rain imprisoned in the cloud, and at the same time keeps the light of the day captive. Hence Vrtra in later Sanskrit came to be a name for cloud, as well as for enemy in general'. Macdonell denkt, wie die S. 158 angeführte Stelle zeigt, an Dämonen .of drought or darkness' und äussert s. v. Vrtra § 68 (wo er ihn zu den individual atmospheric demons rechnet), keine bestimmte Ansicht über dessen besonderen Charakter; nur einmal spricht er von dem "(cloud) mountain (parvata) as being within the belly of Vrtra'. Magoun's) sagt von Ahi (Vrtra), he was, originally, probably nothing more than the crest of the approaching thunderstorm, looked upon as a gigantic snake threatening to take away the light of heaven'.

Diese Umschau zeigt kein befriedigendes Ergebnis. Die Meinungen gehen zwar nicht zu weit auseinander, aber nirgends finden wir einen Versuch, die Gestalt Vrtra's einer genaueren Analyse zu unterwerfen, die verschiedenen Ansichten des RV. und der anderen Texte gegen einander abzuwägen, die Widersprüche zu erklären und vor allem Vrtra in seiner historischen Entwicklung zu erfassen. "Welches ist in Indien die unfruchtbarste Zeit? Der Sommer mit

 $<sup>^{1})</sup>$  Chips IV  $^{2},\ 249$  resp. 253.

<sup>2)</sup> the early religion (p. 106).

seiner sengenden Hitze, die den Regen versagt und die Wasserläufe vertrocknet. Indra führt den Donnerkeil. Was natürlicher als dass er sich gegen jenen Dämon wendet und die versiegenden Wasser wiederbringt' - so ungefähr dürfte das Raisonnement lauten, das der Mehrzahl jener Deutungen zu Grunde liegt. Dazu stimmen zwar "die Berge" nicht, "auf denen Vrtra lagert' oder ,die in seinem Leibe sind'; so werden diese Berge zu Wolken und die Wolken wieder zu Dämonen, um andrerseits die Rolle der Kühe zu übernehmen, die Indra aus den Burgen (Wolkenburgen) entführt. Man darf sich nur diese inneren Widersprüche vergegenwärtigen, um von dem Mangel an Klarheit über diesen Hauptfeind Indras überzeugt zu werden, und man muss ihnen andrerseits den Tatbestand des RV. gegenüberstellen, um zu erkennen, wie wenig jene Ansichten mit dem, was wir aus dem Veda ermitteln können, im Grunde übereinstimmen.

Wer der Meinung ist, dass wir auf den eingeschlagenen Wegen nicht weiter kommen, wird sich darüber klar sein müssen, dass er auf sofortige Zustimmung nicht rechnen kann. Die alten Anschauungen, die die Mehrzahl von uns in der Jugend in sich aufgenommen hat, sind zu weit verbreitet und festgewurzelt, als dass sie schnell beseitigt werden könnten. Wie E. H. Meyer, noch ehe er den 1. Band meiner Mythologie "geprüft" hatte, schrieb, er glaube kaum, dass ich ihn (in Bezug auf Soma als Mondgott) überzeugen werde 1, oder Oldenberg schon auf Grund meiner "vorläufigen Mitteilung" meine Deutung Indras verworfen hat 2, so werden andere diesen Ausführungen gegenüber stehen. Das ist unvermeidlich; man kann schon zufrieden sein, wenn die bisherige Glaubenszuversicht erschüttert wird.

<sup>1)</sup> AISAK. II, 161.

<sup>2)</sup> Archiv f. Rel. Wiss. II, 184.

Die mannigfachen Versuche Indra's Namen etymologisch zu erklären, werfen mythologischen Gewinn nicht ab und sind unbewiesen geblieben. Um von älteren abzusehen: Bergaigne (II, 166) dachte wie Grassmann und Bollensen (ZDMG XLI, 505) an indh; Jacobi (KZ XXXI, 316 ff.) deutet Indra als "Mann", "männlich", ursprachlich etwa onro; Weber (Rāj. 31 Anm. 3) bleibt bei der alten Etymologie von i, inv. Die beste Zusammenstellung scheint mir, wie ich schon Kuhn's Litteraturblatt II, 3 ausgesprochen habe, die von Bezzenberger (BB I, 342) zu sein, der av. andra, pehlwi andar, ags. ent "Riese", ahd. entisc, entrisc herbeizieht.

Indra's Name ist der Inbegriff aller Kraft. Wie Rudra der Herr der Tiere, Varuna der des Rechtes, Brhaspati der des Brahman, so ist Indra satyaujas, ojasām pati, balapati¹); sein Arm ist der Ausdruck der Stärke²), sein Symbol der Stier³). Indra ist König und herrscht über die Götter wie über die Menschen. Schon im Rk sind die Götter gelegentlich indrajyeṣṭha genannt, und die ganze vedische Litteratur behandelt dieses Thema in der mannigfachsten Weise. Die Götter wählen ihn zum König, weil er der stärkste unter ihnen ist⁴), sie stellen ihn voran im Kampf gegen Vṛṭra⁵) oder die Asuras⁶);

<sup>1)</sup> Z. B. TBr. I, 7, 10, 3; II, 5, 7, 4; III, 11, 4; Çat. Brāhm. XI, 4, 3, 14. Hier und in den folgenden Fällen mögen immer einige Beispiele genügen.

<sup>2)</sup> Z. B. TS. I, 1, 2 °: indrasya trā bāhubhyām ud yacche; 9 b: indrasya bāhur asi dakṣiṇah sahasrabhṛṣṭiḥ çatatejāḥ; 11 k etc.

<sup>3)</sup> Cat. Brāhm. II, 5, 3, 18 u. a. unten gegebene Citate.

<sup>4)</sup> Ait. Br. VIII, 12, 2: te devā abruvan saprajāpatikāh / ayam vai devānām ojistho balisthali sahisthali sattamali pārayisnutamali (VII, 16, 9). Çat. Br. III, 4, 2, 2: te (devā) indrasya çriyā atisthanta tasmād āhur indrah sarvā devatā indraçresthā devā iti. TS. III, 3, 1.

<sup>5)</sup> RV. III, 51, 8; IV, 19, 1: evá tvám indra vajrinn átra víçve devásah suhávāsa ûmāh / — nír ékam íd vrnate vrtrahátye //

VI, 17, 8; VIII, 12, 22: indram vrtráya hántave deváso dadhire puráh; 25; 89, 2; X, 49, 11. Bergaigne II, 199.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) TS. II, 4, 2, 1.

sie geben ihm den Donnerkeil<sup>1</sup>), helfen ihm<sup>2</sup>), jubeln ihm zu<sup>3</sup>), gewähren ihm die höchste Macht<sup>4</sup>) oder sie verlassen ihn aus Furcht vor Vrtra<sup>5</sup>). Den Zenith seiner Laufbahn bedeutet die Besiegung Vrtra's; nachdem er ihn erschlagen hat, wird er zum Mahārāja geweiht<sup>6</sup>). Andrerseits sind die Götter älter als Indra; die Texte schildern das in verschiedenen Wendungen und nennen ihn den devanam anujavara?). Prajāpati schuf Deva's und Asura's, aber nicht Indra; da sprachen die Götter ,schaffe uns Indra'8). Oder Prajāpati erzeugt ,den jüngeren Bruder' der Götter und fordert ihn auf, der Oberherr der Götter zu werden. Die Götter sprachen: "wer bist du? Wir sind mehr als du' und Indra wird mit Hilfe der Glut, die einst in Prajapati war, jetzt aber in Aditya ist, zum Oberherrn. Prajāpati hatte eine goldene Scheibe daraus gemacht und sie an Indra befestigt<sup>9</sup>). An andrer Stelle hält Prajāpati Indra verborgen, damit nicht die Asuras seinen ältesten Sohn töten, die Götter suchen mit Opfern den versteckten: denn es ist kein Kampf für einen möglich, der keinen König hat 10). Oder die Götter erzeugen sich Indra selbst 11). Schon im RV. erscheint Indra wie eine den Göttern erwachsende junge Kraft. Sie rüsten den eben geborenen 12),

<sup>1)</sup> Ait. Br. IV, 1, 1.

<sup>2)</sup> RV. I, 11, 5: tvám devá ábibhyusas tujyámánása āvisuh; X, 113, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) RV. I, 102, 1; 103, 7; V, 29, 8; VI, 18, 14; X, 73, 8.

<sup>4)</sup> RV. VI, 18, 15; 20, 2; 25, 8; 36, 1; den Somatrank V, 29, 5.

b) RV. IV, 18, 11: utá mātá mahişám ánv avenad amt tvā jahati putra deváh / VIII, 93, 14: ví yád áher ádha tvişó víçve deváso ákramuh / — 96, 7: vrtrásya tvā çvasáthād tṣamānā víçve devá ajahur yé sakháyah / Ait. Br. III, 16, 1: indram vai vrtram jaghnivānsam nāstrteti manyamānā sarva devatā ajahuh.

<sup>6) (</sup>lat. Br. IV, 3, 3, 17; Ait. Ar. I, 1, 1. etc.

<sup>7)</sup> TS. II, 3, 4, 2.

<sup>8)</sup> TBr. II, 2, 3, 3. Cf. auch II, 2, 7, 2.

<sup>9)</sup> TBr. II, 2, 10, 1.

<sup>10)</sup> TBr. I, 5, 9, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) MS. I, 9, 4 (133, 3 ff.); 6 (137, 14).

<sup>12)</sup> RV. III, 51, 8.

fürchten sich vor dem in weitester Ferne geborenen 1), sie lassen nach in ihrer Kraft 2), er schafft ihnen Freiheit 3) oder Indra tritt als Champion auf, der die Übeltäter schlägt, die gegen Varuna, Mitra, Aryaman sich vergehen 4). Diese seine Eigenschaft als Vertreter des Kṣatra überragt seine andere als Kavi. Er wird zwar auch im Rk gelegentlich als Kavi verehrt 5), denn die Eigentümlichkeit der vedischen Dichtung hat feste Grenzlinien meist verwischt; aber diese Eigenschaft Indras tritt im Ganzen doch selten auf und verliert sich, wenn ich nicht irre, in der Brähmanalitteratur fast ganz 6). Hier repräsentirt Indra das Imperium wie Brähmanaspati das Sacerdotium 7).

Als Oberherr und Vorkämpfer der Götter wird Indra das Vorbild des indischen Fürsten und sein Schutzpatron: aindro vai devatayā kṣatriyo bhavati Ait. Br. VII, 23, 1; aindro rājanyah Maitr. Samh. II, 1, 4 (6, 8); 5, 8 (58, 11); kṣatram vā indro Çat. Br. III, 9, 1, 16. 18; yadi rājanyo yajeta indrasavo hy eṣah MS. III, 4, 3 (47, 10). Die Auffassung tritt vielfach hervor und besonders bei den Ceremonien der Königsweihe. Der Sommer, die Jahreszeit Indra's, ist der Zeitpunkt wo der Rājanya sein Feuer anlegen soll: indriyāvī bhavati\*).

Indra wird von dem Könige gerufen, im Kampf den Feind zu besiegen. RV. VI, 25 und 26 ist ein Gebet vor der Schlacht. Der Fürst, bei dem Indra Soma trinkt, schwankt

¹)  $\nabla$ , 30, 5.

<sup>2)</sup> IV, 19, 2: ávāsrjanta jívrayo ná deváh.

<sup>3)</sup> III, 34, 7.

<sup>4)</sup> X, 89, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) RV. VI, 18, 14: kavitamam kavīnām; 20, 3: krtābrahman; 45, 4. 7. 19; VIII, 16, 7: brahmān, fsi.

e) Er ist Purohita bei der Hotrwahl NVO S. 91; TBr. II, 8, 4, 2. Er gibt sich als Brähmana aus TBr. I, 1, 2, 5 und naht Çunançepa in menschlicher Gestalt als Brahmane (caraiveti vai mā brāhmano 'vocat).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) TBr. I, 7, 7, 4.

<sup>\*)</sup> Cf. TBr. I, 1, 2, 7 und unten beim Ritual.

nicht<sup>1</sup>); der aus seinem Reich vertriebene wendet sich an Indra kşetramjaya mit Opfern<sup>2</sup>).

Andrerseits teilt er mit den irdischen Fürsten das Loos, über wankelmütige Untertanen zu gebieten; es heisst, dass die Götter sich ihm nicht fügen und er durch Darbringung des Dvādaçāha sich Gehorsam verschafft<sup>3</sup>). Oder sie schliessen ihn vom Somatrank aus und werfen ihm seine Untaten vor: viçvarūpam tvāṣṭram abhyamansta, vṛṭram astṛṭa, yatīn sālā-vṛkebhyaḥ prādād, arurmaghān avadhād, bṛhaspateḥ pratya-vadhāt<sup>4</sup>). Als Waffe führt Indra in den Armen, ,in der Rechten' den Donnerkeil. Neben vajra<sup>5</sup>) finden wir die Bezeichnung açman<sup>6</sup>), parvata<sup>7</sup>), auch adri<sup>8</sup>); und das von Indra häufig gebrauchte adrivant<sup>9</sup>) ist darum als 'Schleuderer' zu übersetzen. Namen anderer Art, die unsre Kenntnis altvedischer Waffen bereichern, sind paraçú und svádhiti<sup>10</sup>), ankuçá (schon von Muir angeführt), hánman<sup>11</sup>), vartaní<sup>12</sup>), (cakrá I, 53, 9 mit dem Zusatz ráthya), Bogen und Pfeil<sup>13</sup>). Bisweilen ist der

<sup>1)</sup> RV. V, 37, 4.

<sup>3)</sup> MS. II, 2, 11. Der Vers RV. VII, 37, 7 bezieht sich vielleicht auf einen vertriebenen König.

<sup>3)</sup> Ait. Br. IV, 25, 8.

<sup>4)</sup> Ait. Br. VII, 28, 1. Er rühmt selbst seine Untaten Kauş. Up. III, 1 ff.; ISt. I, 409 ff.; Oertel, Contributions II, 118 ff. — Seine Taten zählt er in dem Liede X, 49 auf.

<sup>5)</sup> Die Angaben des RV. über die Eigenschaften des Vajra hat Muir OST. V, 86 nahezu vollständig gesammelt. Ich beschränke mich darauf einiges hinzuzufügen.

<sup>6)</sup> IV, 22, 1; VII, 104, 19. Er wird mit einem Riemen geschleudert I, 121, 9: tvám dyasám práti vartayo gór divó áçmānam úpanītam fbhvā /

<sup>7)</sup> VI, 22, 6. So auch Sāyaņa.

<sup>8)</sup> I, 51, 3: ajáv ádrim nartáyan.

<sup>9)</sup> Bloomfield, ZDMG XLVIII, 572: he who owns the pressstone.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) V, 32, 10 resp. X, 43, 9; IX, 67, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Dazu gehören auch die Knochen des Dadhyañc. VMyth. I, 338 b und Sāy. zu RV. I, 84, 13. Anders nach Miller Ludwig, Die neuesten Arbeiten p. 121 (Knochen = Sterne).

<sup>12)</sup> téjistha I, 53, 8 genannt.

<sup>18)</sup> dhánus; bundá, isu, cáru, sená (v. Bradke ZDMG XLVI, p. 456;

Blitz auch der "Wagen" Indra's 1). Auch die Wasser und gelegentlich der Soma 2) heissen Indra's Donnerkeil. Verschieden sind die Wesen, die ihn für den Donnergott fertigten; am häufigsten wird Tvaştr genannt, ferner Indra's "Vater" II, 17, 6, Kāvya Uçanas I, 121, 12; Rbhu I, 121, 9, der den Stein bringt, die Sänger (kāru), die Götter und vielleicht auch Mātariçvan³). Der Veda hat den Donnerkeil personificirt⁴), zu Indra's Gefährten gemacht⁵), der gelegentlich wie Indra's Rosse gepriesen⁶) und mit Soma zusammen angeredet wird 7).

Ausser der Waffe bedient er sich der List. Wie seine Gegner versteht Indra die  $m\bar{a}y\bar{a}$ , er weiss die feindlichen Zauberkünste unschädlich zu machen oder zu überlisten  $^8$ ). Er nimmt die Gestalt einer Frau (Menā) an, wandelt sich in ein Pferdehaar  $^9$ ), wird zur Ameise  $^{10}$ ); naht als Mensch dem Çunahçepa

Bloomfield, ZDMG XLVIII, p. 549 '); nach Brunnhofer auch sina (BB. XXVI, 105). Die Anschauung, dass der Regenbogen der Bogen Indra's sei, ist dem Veda noch unbekannt.

<sup>1)</sup> VI, 47, 27: apám ojmánam pári góbhir ávrtam indrasya vájram havisa rátham yaja //

Zu apám ojmánam cf. I, 368°; II, 133. Auch beim Vājapeya und Rājasūya wird der Streitwagen als "Indra's Donnerkeil' angeredet. Cf. VS. X, 21°a. Kāt. XIV, 3, 1. 2 etc. Weber Rāj. 56°s. Der Donnerkeil wird "dreifach", als I. ihn gegen Vrtra schleudert: ein Drittel "zum sphyah, ein Drittel zum ratha, ein Drittel zum Yūpa" TS. V, 2, 6, 2. Siehe VMyth. II, 132°s, wo noch andere Identifikationen verzeichnet sind. Cf. auch Oldenberg, Rel. d. V. 420. Der Donnerkeil wird als "donnernd" oder "brüllend" gedacht. II, 11, 9. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VMyth. I, 345 <sup>8</sup>.

<sup>3)</sup> X, 105, 6. 7. Cf. MS. II, 5, 11 (62, 7) vāyur vajram samçyati. — Anders Brunnhofer, BB. XXVI, 101.

<sup>4)</sup> VI, 41, 2. Cf. Bhattikāvya V, 25; Ragh. X, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 33, 10; VI, 21, 7; VIII, 77, 7; X, 92, 7. Cf. asidvitīya.

<sup>6)</sup> II, 11, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) IX, 111, 3.

<sup>8)</sup> WZKM. XIII, 317 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Geldner, VStud. Π, 183.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) So dürfte I, 51, 9 zu erklären sein (s. u.). Er wandelt sich in eine Katze in der Ahalyāsage (KSS. 17, 140).

oder legt als Brāhmaṇa in die Altarschichtung der Asura's einen Ziegelstein. Er verschmäht nicht den Betrug; er umgeht den Vertrag und Eid, den er seinem Gegner Namuci geschworen hat und 'stiehlt' die Sonne aus der Gewalt der Feinde. Indra trägt nicht die Züge eines Dharmapati, wie Varuṇa, sondern die einer wilderen Zeit und war auch in der Beziehung ein Lieblingsgott der Mythe ¹).

### Vrtra.

Indra's Hauptkampf gilt der Befreiung der Wasser aus Vrtra's Gewalt. Es wird für die Beurteilung dieses Dämons nicht unwesentlich sein, wenn wir zuerst die Terminologie ins Auge fassen, deren der RV. sich bedient, um Vrtra's Beziehung zu den Wassern zu schildern.

Sāy. rane nartanaçīla — gātraviksepanakuçala hastapādādipraksepena çatrānām hinsakah resp. sarvesām nartayitah / Der Gedanke, zu dem ich durch eine Bemerkung Fay's (AJPh. XVII, 11) angeregt worden bin, bedarf noch weiterer Untersuchung. Dagegen spricht vielleicht VI, 29, 3. Ausser Indra heissen nrtú noch die Açvins, bezüglich deren ich keine Deutung geben kann, und die Maruts, die auf Vrtra herumtanzen (krīdanti u. s.) und häufig als krīdin bezeichnet sind.

<sup>&#</sup>x27;) Ich füge hinzu, dass er auch  $nrt\hat{u}$  heisst. Ich möchte  $nrt\hat{u}=nrt\hat{u}$  setzen, d. h. als "Tänzer" fassen. Der Lichtgott wird bisweilen "tanzend" dargestellt. Cf. Usener, Rh. Mus. N. F. IL, 461 ff. AISAK. V, 178. Tylor, Anfänge II, 297. Aber ich glaube nicht, dass Indra's "Tanz" aus dieser seiner ursprünglichen Eigenschaft fliesst. Der Tanz ist nicht nur Zeichen der Freude, sondern auch der Beschwörung und kriegerische Praxis. Dass Indra's Tanz in diesem Sinne zu erklären ist, ergibt sich nach meiner Meinung aus einigen RVstellen mit ziemlicher Deutlichkeit:

I, 130, 7: bhinát púro navatím indra pūráve
dívodāsāya máhi dāçúse nrto vájrena dāçúse nrto /
Hier ist nur von dem Kämpfer Indra die Rede und ebenso II, 22, 4:
táva tyán náryam nrtó 'pa indra prathamám
pūrvyám divi pravácyam krtám /
yád devásya çávasā prárinā ásum rinánn apáh /

## a) Terminologie des RV.

gras:

IV, 17, 1; X, 111, 9: srjáh síndhūnr áhinā jagrasānán

dhā + api:

I, 32, 11: apám bílam ápihitam yád ásīt vṛtrám jaghanván ápa tád vavāra ||

IV, 28, 1: — ápāvrņod ápihiteva khāni;

5: adardrtam ápihitāny áçnā -

Cf. dazu III, 33, 6: ápāhan vytrám paridhím nadinām / und X, 139, 6: ápāvrnod dúro ácmavrajānām (nadinām) bādh:

> IV, 19, 8: páristhitā atrnad badbadhānāh sīrā indrah sravitave prthivyā ||

V, 32, 1: ádardar útsam ásrjo ví kháni tvám arnaván badbadhānán aramnāh |

> 2: tvám útsān rtúbhir badbadhānān áranha ádhah párvatasya vajrin /

rudh:

I, 32, 11: dāsápatnīr áhigopā atisthan níruddha ápah paníneva gávah /

vŗ:

I, 52, 2: indro yád vytrám ávadhīn nadīvýtam

I, 54, 10: abhim indro nadyò vavrinā hita víçvā anuştháh pravanéşu jighnate ||

57, 6: ávāsrjo nívrtāh sártavá apáh —

II, 19, 2: áhim indro arnovitam vi vrçcat /

II, 14, 2; III, 32, 6: vavrvánsam pári devir (apáh) ádevam /

IV, 16, 7 (VI, 20, 2): apó vytrám vavyvánsam párāhan;

IX, 61, 22: vavrvánsam mahir apáh; /

42, 7: tvám v r tán arinā indra síndhūn /

VI, 17, 12: á ksódo máhi vytám nadinām páristhitam asrja ūrmím apám /

[X, 113, 6: vrtrám yád ugró vy ávrccad ójasā apó bíbhratam támasā párīvrtam []

```
stabh:
```

II, 11, 5: utó apó dyám tastabhvánsam áhann áhim cūra vīryèna //

VIII, 6, 16: yás ta indra mahtr apáh stabhūyámāna ácayat /

96, 18: tvám síndhūnr asrjas tastabhanán —

AV. VI, 85, 3: yáthā vṛtrá imá ápas

tastámbha viçvádhā yatth |

sthā + pari:

I, 32, 8: yắc cid vṛ tró mahina pary áti sự hat (apáḥ)

II, 11, 2: srjó mahír indra yá ápinvah páristhitā áhinā cūra pūrvth /

IV, 19, 8 siehe s. v. badh; VI, 17, 12 siehe s. v. vr.

VI, 72, 3: indrāsomāv áhim apáḥ pariṣṭhām hathó vṛtrám —

VII, 21, 3: tvám indra srávitavá apás kah páristhitā áhinā çūra pūrvth /

Dazu das Verbum ç ī:

I, 121, 11: tvám vrtrám āçáyānam sirásu mahó vájrena sisvapo varáhum //

II, 11, 9: indro mahám sindhum āçáyānam māyāvinam vṛtrám asphuran nih /

III, 32, 11; IV, 19, 2: áhann áhim pariçáyānam árnah

IV, 17, 7; 19, 3: tvám práti praváta¹) āçáyānam áhim vájrena maghavan ví vṛçcaḥ //

V, 30, 6: áhim ohānám apá āçáyānam /

32, 2: áhim cid ugra práyutam çáyānam /

6: tyám cid itthá katpayám çáyānam asūryé támasi vāvrdhānám |

VI, 30, 4: áhann áhim pariçáyānam árnah / Dementsprechend wird Vrtra aus den Wassern, auf denen er liegt oder in die er sich birgt (II, 11, 5), herausgetrieben, sowie aus Erde und Himmel<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> IV, 19, 3: saptá práti pravátah.

<sup>2)</sup> Cf. I, 54, 10: apám atisthad dharúnahvaram támah antár vrtrásya jatháresu párvatah /

Wir sehen in diesen Beispielen mit einer gewissen Einförmigkeit Ausdrücke wiederkehren, die zu dem ältesten Repertoire der Dichter gehören und den Grundstock traditioneller Bilder darstellen, mit denen man die Befreiungstat Indra's von jeher beschrieb. Sind das Bilder, die in den Wirkungen der heissen Zeit ihren Ausgangspunkt haben konnten? Nur das einzige Wort gras könnte man so deuten. Wird man von der Hitze sagen können, dass sie die Wasser und Ströme umhüllt, bändigt, fesselt, umlagert? Oder von einem Wolkendämon irgend welcher Art? Wenn wir bisweilen auch finden, dass die vedischen Bilder primitiv oder dass sie seltsam sind, so sind sie in der Regel doch nicht schief, und wenn wir die Beschreibungen des Sommers bei den klassischen Dichtern vergleichen, so sehen wir, dass sie solche Phrasen, wie sie der Rk braucht, nie verwenden. Ich komme auf einen Ausdruck zurück, den ich früher gebraucht habe: "Mythologie ist Dichtung". Vodskov hat dagegen sich ausgesprochen, aber sein Gegenbeispiel von dem Lotos nicht eben glücklich gewählt. Die Quellen, aus denen der Dichter in einem gewissen Zustande der Gesellschaft schöpft, sind dieselben wie die der Mythologie. Alles was den Menschen bewegt, ängstigt, erfreut oder erhebt, wird Gegenstand der Dichtung und Gegenstand des Glaubens. Phantasie wird zur Kraft, die sich in der Dichtung ebenso wie in der Schaffung der Götter betätigt. Sie selbst hängt ab von der umgebenden Welt, von den Erscheinungen der Natur, dem Klima und natürlich auch von seelischen Faktoren, von der Volksindividualität. Wo ein tropisches Land von der Dürre heimgesucht zu werden pflegt, wo auf die Regenzeit Fieber und andere Krankheiten folgen, werden die Gedanken, die Götter, die Dämonen andere Züge tragen als dort, wo der Winter die Natur fesselt, in der Steppe andere als am Meeresufer, in

I, 80, 2: — vṛtrám nír adbhyó jaghántha; 4: nír bhúmyāh, nír diváh; VIII, 3, 19: bṛhatibhyo dhánubhyah — 20: — nír antárikṣāt —

den Bergen andere als in der Ebene. Verschieden sind dort überall die Lebensbedingungen, Vegetation und Klima: daher auch die Götterwelt und die Poesie. Der Dichtung wie der Mythologie entströmt etwas wie der Duft der heimischen Erde 1). Die vedische Mythologie ist in Indien nicht ganz Nicht nur lange natürliche Entwicklung hat autochthon. wie überall umgestaltend eingewirkt, sondern auch Wanderzüge und ein neuer Himmel. Wie ich früher ausführte, sind einige der Götter, die wir im Rk vorfinden, dort schon im Erlöschen, andere tauchen auf; manche erstarrt und ihres Naturcharakters fast entkleidet, andere wie Soma leuchten in voller Ursprünglichkeit. Aber die, die in Umbildung begriffen sind, tragen manchen Zug, der in dem neuen Kleide ihnen nicht mehr zu Gesicht steht. Bilder, die nicht mehr passen und an eine andere Heimat erinnern, werden eine Zeit mit fortgeschleppt wie erratische Geschiebe. In einem bestimmten Umfange können auch hier Dichter Interpreten für die Götter ihres Volkes sein; wir können sie befragen, aus welchen Quellen die Mythologie ihrer Heimat Götter und Dämonen schöpft, und bis zu einem gewissen Grade auch über das, was autochthon sein kann und was nicht. Selbst späte Dichter werden Erscheinungen streifen, die in alter Zeit Anlass zu religiösem Denken und Gestalten gegeben haben; denn sie haben mit den alten Mythopoeten die Inspiration aus Himmel und Erde ein und derselben Heimat gemein 1).

Damit komme ich auf Vrtra zurück. Der Dämon, der die Flüsse umlagert, auf den Strömen oder Bergen liegt,

¹) Auch andere sind ähnlicher Meinung. Laistner "sucht jede Sage in ihrer Heimat auf und erklärt sie mit Hilfe der Naturerscheinungen, die sich hier zeigen' (Mogk, Mythologie in Pauls Grundriss III², 243). Mogk selbst sagt: "diese mythologische Dichtung ist demnach nichts anderes als ein Teil der Poesie eines Volkes, und die Überlieferung ihrer Niederschläge muss wie die Dichtung behandelt werden . . . Hierbei muss dem Forscher in erster Linie die Natur und Bodenbeschaffenheit des Landes vor Augen sein, wo der Mythos seine Wurzel hat; er muss alles das in Betracht ziehen, unter dessen Einfluss ein natürlicher Mensch steht' (p. 231).

handlos, fusslos, der die Wasser einschliesst, bedeckt, fesselt, bändigt, den im Schlafe Indra mit seinem Donnerkeil durchbohrt, das ist keine Erscheinung, die auf indischem Boden irgendwie verständlich ist und in der Sprache der Dichter ein Analogon hat.

### b) Die späteren Dichter Indiens.

Um den richtigen Massstab für die Beurteilung der vedischen Ausdrücke zu gewinnen, werden wir gut tun, uns an die klassischen Dichter Indiens zu wenden. Sie sind an Schilderungen der Jahreszeiten und ihrer Eindrücke nicht arm und müssen uns Auskunft geben, ob derartige Bilder in Indien gebräuchlich sind. Ich übergehe die Regenzeit, von der wir im Rāmāyaṇa und Mahābhārata¹) ausführliche Schilderungen haben; ihre Durchsicht zeigt die vollständige Verschiedenheit der Gedanken und Bilder. Wir finden, abgesehen von der kurzen Beschreibung Tār. I, 3, 4 eine Schilderung des Sommers z. B. im Raghuvaṇça XVI, 43 ff., von der ich nur die irgend zum Vergleich geeigneten Worte hersetze: — ājagāma gharmah —

agastyacihnād ayanāt samīpam dig uttarā bhāsvati samnivṛtte | ānandaçītām iva bāṣpavṛṣṭim himasrutim haimavatīm sasarja | 44 pravṛddhatāpo divaso 'timātram atyartham eva kṣaṇadā ca tanvī | dinedine çaivalavanty adhastāt sopānaparvāṇi vimuñcad ambhaḥ | uddaṇḍapadmam gṛhadīrghikāṇām nārīnitambadvayasam babhūva || 46 —

Oder Rtusamhāra

I, 1: pracandasūryah spṛhanīyacandramāh sadāvagāhakṣatavārisancayah /

<sup>1)</sup> IV, 28 resp. III, 182, 1—18.

- dināntaramyo 'bhyupaçāntamanmatho nidāghakālah samupāgatah priye ||
- 10: asahyavātoddhatareņumaņdalā pracaņdasūryātapatāpitā mahī / —
- 11: mṛgāḥ pracaṇḍātapatāpitā bhṛçaṃ
  tṛṣā mahatyā pariçuṣkatālavaḥ |
  vanāntare toyam iti pradhāvitā
  nirīkṣya bhinnāñjanasaṃnibhaṃ nabhaḥ ||
- 22: paṭutaravanadāhāt pluṣṭaçaṣpaprarohāḥ
  paruṣapavanavegāt kṣiptasamçuṣkaparṇāḥ |
  dinakaraparitāpāt kṣiṇatoyāḥ samantāt
  vidadhatibhayamuccair vīkṣyamāṇā vanāntāḥ ||
- Sūryaçataka 14: āvṛttibhrāntaviçvāḥ çramam iva dadhataḥ çoṣiṇaḥ svoṣmaṇeva grīṣme dāvāgnitapta iva rasam asakṛd ye dharitryā dhayanti

Das Kāvyānuçāsana (V, p. 66) erwähnt als Charakteristik des Sommers, wie der Dichter sie anwenden soll u. a.  $nad\bar{\imath}$ -saraḥkūpādiṣu nirambhastvam, pānthapūrṇāḥ prapāḥ oder Beispiele wie pacyanta iva bhūtāni, kampanta iva toyāni, tapyanta iva pānsavaḥ, ādhmāyanta iva parvatāḥ — also auch hier sind keine Ausdrücke, die der Terminologie des RV. entsprechen, und dieser Unterschied liegt nicht in der Veränderung des Stils, sondern in der der Anschauungen, in der Sache¹).

Wir kommen einen Schritt weiter in Beantwortung der Frage nach Herkunft und Bedeutung Vrtra's durch eine Erörterung des Wortes parvata.

¹) Çiçupāla VI, 22 ff. enthält überhaupt nichts, was verwendet werden könnte; auch Sūryasiddh. XII, 3 nicht.

In den späteren Schöpfungsgeschichten, die u. a. von der Erschaffung der Ströme handeln (cf. z. B. Harivança, Bhavisyaparvan XVII. XXXI) wird der Mitwirkung Indra's, soweit ich sehe, nicht mehr gedacht. Doch habe ich dies nicht weiter verfolgt.

### c) Vrtra und Parvata.

Wo schliesst Vrtra die Wasser ein? Der RV. erwidert in der Regel (in der einen oder anderen Umschreibung) párvata, und diesen "Berg" oder diese "Berge" haben die Mythologen meist als "Wolke" gedeutet").

Es kommen zunächst folgende Stellen in Betracht:

- I, 32, 1 cd: áhann áhim ánv apás tatarda prá vakşánā abhinat párvatānām /
  - 2a: áhann áhim párvate çiçriyanám /
  - 51, 4: tvám apám apidhánāvṛṇor ápa ádhārayaḥ párvate dánumad vásu | vṛtráṃ yád indra çávasávadhīr áhim ád ít sáryam divy árohayo dṛcé ||
  - 54, 10: apám atişthad dharúnahvaram támo antár vrtrásya jatháreşu párvatah /
    - 57, 6: tvám tám indra párvatam mahám urúm vájrena vajrin parvaçáç cakartitha | ávāsrjo nívytāh sártavā apáh ||
- [Cf. IV, 17, 3: bhinád girím cávasā vajrám ișnán /]
  - 21,8: ví yád várānsi párvatasya vṛṇvé páyobhir jinvé apām jávānsi /
  - V, 32, 1: ádardar útsam ásrjo ví kháni tvám arnaván badbadhānán aramnāḥ | mahántam indra párvatam ví yád vaḥ srjó ví dhárā áva dānavám han ||
    - 2: tvám útsān rtúbhir badbadhānan áranha adhah párvatasya vajrin /

¹) Ich sehe aus Særensen, festskrift til Vilhelm Thomsen 1894 S. 336¹, dass er die Ansicht vertritt, die Berge seien nicht Wolken, sondern wirkliche Berge, von denen Wasser sowohl über den Himmel als über die Erde strömt. Mir ist nicht bekannt geworden, ob seine Abhandlung seither erschienen ist.

VI, 30, 5: tvám apó ví dúro vísūcīr indra drlhám arujah párvatasya /

VII, 79, 4: ví dṛlhásya dúro ádrer aurṇoḥ //

[VIII, 64, 5: tyám cit pár vatam girím çatávantam sahasrínam | ví stotřbhyo rurojitha ||]

Es handelt sich in diesen Stellen (die Grassmann unter anderen für die Bedeutung "Wolke" anführt), nur um Berge, das zeigt die blosse Übersicht. Es sind die Quellen. die Vrtra umlagert und Indra befreit. Von der Höhe der Berge fliessen ja die Wasser herab (ápo ná párvatasya prsthát VI, 24, 6), die Berge sind reich an Gütern und an Nahrung 1). Nehmen wir an, dass es nicht die Berge des Hindukusch oder Himālaya sind, auf denen Vrtra lagert, sondern "Wolken", so fällt auf, dass neben párvata zwar giri, vereinzelt auch ádri und áçman?) steht, aber niemals abhrá, meghá, und es wäre doch merkwürdig, wenn wir nicht aus einem einzigen sicheren Beispiel entnehmen könnten, dass der Dämon auch wirklich auf den Wolken lagert. Wie Grassmann, so Roth. Er rechnet hierher (allerdings mit der Hinzufügung, dass zwischen der Bedeutung "Berg" und der jedenfalls viel seltneren Bedeutung "Wolke" an vielen Stellen kaum zu entscheiden sei), I, 19, 7; II, 11, 8, 7; V, 57, 3; VIII, 7, 23; auch wohl 59, 11; VS. X, 19'. Prüft man aber diese Verse, so zeigt sich, dass auch darin párvata überall nur "Berg" heisst<sup>3</sup>). Wenn in ihnen gesagt ist, dass ,selbst der davon-

¹) Vgl. ausser dem oben angeführten VIII, 64,5 noch VIII, 49,2: girér iva prá rásā asya pinvire dátrāni purubhójasah; 88,2: girím ná purubhójasam und von anderen Versen I,73,6: ví síndhavah samáyā sasrur ádrim; X,68,1: giribhrájo nórmáyah.

<sup>2)</sup> I, 130, 3: ávindad divó nihitam gúhā nidhîm vér ná gárbham párivītam áçmany ananté antár áçmani //

<sup>\*)</sup> II, 11, 8: ní párvatah sādi; 7: áransta párvataç cit sarisyán; V, 57, 3: dhūnuthá dyám párvatān dāçúse vásu; VIII, 7, 23: ví vytrám parvaçó yayur ví párvatān arājinah; 59 (70), 11.

eilende Berg zur Ruhe kam', so kann das zwar eine Anspielung auf die Sage sein, dass einst die Berge Flügel hatten, aber noch kein Beweis, dass die Berge selbst Wolken waren. Vielmehr ergibt sich gerade aus dieser Sage, dass die von Indra abgeschnittenen Flügel der Berge zu Wolken wurden und nun immer an den Bergen hängen 1), die Unterscheidung von Berg und Wolke. Es ist eine alte Vorstellung, dass von dem Schöpfer Himmel, Erde u. s. w. befestigt worden sind, und unter diesem Gesichtspunkt ist auch das von den Bergen Gesagte zu verstehen. Auch hier wechselt in den Versen

Die einzige Stelle, die in Betracht kommen könnte, wäre das (vom PW. nicht hierher gezogene) pårvatam mahåm urum våjrena parvaças cakartitha I, 57, 6; das ist aber nur ein anderer Ausdruck für vrajam, ürvam bibhidur. Cf. VIII, 45, 30: yah krntåd id vi yonyam triçókāya girim prthum / góbhyo gātum niretave //

Zu II, 11, 7. 8. cf. I, 61, 14: giráyaç ca drlháb; II, 12, 2: yáh prthivim vyáthamanām ádrihad yáh párvatān prákupitān áramnāt — yó dyám ástabhnāt; II, 17, 5: sá pracinān párvatān drihad ójasa — / ádhārayat prthivim — ástabhnād — dyám / VI, 31, 2; VIII, 14, 9: rocanā divó drlháni drihitāni ca; X, 44, 8: girtir ájrān réjamānān adhārayat; 149,1: (Sav.) prthivim aramnād — dyám adrihat. Es ist gar nicht zu sehen, warum II, 11, 7. 8 párvata's "Wolken' sein sollten. Cf. I, 39, 3: vy áçāh párvatānām [yāthana] /

Zu V, 57, 3 ist zu vergleichen: VI, 30, 5: drihâm arujah párvatasya; VII, 79, 4: ví drihâsya dûro âdrer aurnoh. Wenn IV, 19, 5 gesagt ist râtha iva prâ yayuh sākâm âdrayah, so sind auch das nicht Wolken, sondern die herabrollenden Steine der Berge, deren Gipfel Indra (v. 4) bricht. Die Maruts erschüttern das Feste; V, 56, 4: âçmānam cit svaryām párvatam girim prâ cyāvayanti yāmabhīh // I, 64, 3; 85, 4; 168, 4 etc. und sind darum parvatacyāt. Auch jihīta párvato girih I, 37, 7 bedeutet nichts anderes als Berg. I, 19, 7: yā īnkhāyanti párvatān tirāh samudrām arnavām besagt "welche über das Meer hin die Berge erschüttern", nicht 'toss the clouds' (M. Müller). Dass man dafür gelegentlich dhū sagen kann, liegt auf der Hand. Die Berge gelten als reich an Gut und Nahrung wie oben VIII, 49, 2; 64, 5; 88, 2 (p. 181) zeigen. In den festen Ställen der Berge sind auch die Rinder. Die Maruts spalten mit ihrer Radschiene die Berge: párvatān I, 64, 11; ādrim V, 52, 9, aber nicht 'die Wolke'.

<sup>1)</sup> Kuhn, Herabkunft p. 1572; Pischel, VStud. I, 174.

mit párvata vereinzelt wohl giri, aber nicht irgend eine Bezeichnung für Wolke. Párvata wird ferner personificirt¹), wie der Himavant bei Kālidāsa²); er ist dann = girīça und erscheint als Bundesgenosse Indra's, mit ihm im Dual verbunden. Sie schlagen zusammen die Feinde³); sie kommen auf gemeinsamem Wagen, bringen vāmir iṣaḥ suvirāḥ und geniessen die Gaben bei Opfern⁴). Wenn VIII, 59 (70), 11 gesagt ist: áva sváḥ sákhā dudhuvīta — dásyum párvataḥ, so ist auch das eine Personifikation und nur ein mythologisches Synonymum für die Vertreibung des Feindes aus seiner Felsenburg [cf. IV, 30, 14: kaulitaráṃ bṛhatáḥ párvatād ádhi | ávāhann indra çámbaram].

Weil man in Vrtra die heisse Zeit oder Wolkendämonen sah, die den Regen festhalten, so ist man auf den Gedanken gekommen, Parvata müsse "Wolke" sein und die indischen Kommentare haben dazu beigetragen, die Untersuchung auf den falschen Weg zu leiten<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Z. B. III, 54, 20: cravántu no výsanah párvatáso dhruváksemāsa ilayā mádantah / IV, 55, 5: á párvatasya marútām ávānsi — avri /

<sup>2)</sup> Cf. die narah parvatāh im Rk. — Jātaka 423 ist Pabbata Name eines Muni.

<sup>\*)</sup> I, 132, 6: yuvám tám indrāparvatā puroyúdhā
yó naḥ prtanyād ápa támtam tā dhatam —
Cf. Cat. Br. IV, 6, 9, 14.

<sup>1)</sup> III, 53, 1: indrāparvatā brhatā rāthena, vāmir isa ā vahatam suvirāh / vītām havyāny adhvarisu devā —

b) Ich möchte auch davor warnen, die spätere Auffassung der Schlange, wie sie sich z. B. bei der Çrāvanafeier äussert, auf den RV. zu übertragen oder gar von "Wolkenschlangen" im RV. zu sprechen. Auch die Beziehungen der Schlangen zum Regen, wie sie Winternitz in seinem Sarpabali hervorgehoben hat (cf. auch Ludwig, Über den Anfang des Mbh. Ädiparvan 5), sind in den Rk nicht hinein zu interpretiren. Man wolle sich vergegenwärtigen, dass aber selbst im klassischen Skr. keine "Schlangendämonen" existiren, die den Regen zurückhalten.

An keiner einzigen sicheren Stelle heisst Parvata "Wolke", und ich meine, dass wir die "Wolkenburgen" von Dämonen wie Vrtra") für die ved. Mythologie getrost ihren späteren Erbauern überlassen können.

### d) Vrtra und die Jahreszeit.

Welches ist also die Jahreszeit, in der "Vrtra auf den Bergen lagert', ,die Berge in seinem Leibe hat', in der Indra die Rinnsale der Berge aufreisst' oder ,das Euter des Berges' strömen lässt? Ausgeschlossen ist der Sommer, ein "Dämon der Dürre" oder "Glut". Grade in der heissen Zeit, wenn der Sommer auf den Bergen liegt und die Gletscher schmelzen, sind die Ströme nicht vertrocknet, sondern mit Wasser gefüllt<sup>2</sup>). Denn es ist nicht der "Regen", es sind nicht die Wolkenwasser', die Vrtra einschliesst, belagert, festhält, auch nicht Weiher oder Seen, von denen der Rk in diesem Zusammenhange nie spricht, sondern nur die "Wasser", die Ströme und speziell ,die sieben Ströme', die Vrtra in seine Gewalt gebracht hat. Immer wieder heisst es nur, dass • Indra die Felsen öffnet, die Wasser befreit und die Flüsse strömen lässt. Das Verbum çuş, das einem Dämon der Hitze entsprechen würde, findet sich in der Terminologie des Mythus nie verwendet<sup>8</sup>); höchstens könnte man den zweimaligen Gebrauch des Verbums gras dafür anführen.

Es ist ferner ausgeschlossen, Vrtra als Dämon der Regenzeit zu deuten; wollte man es aus der einen oder anderen Stelle mutmassen, derzufolge Indra nach Besiegung Vrtras die Sonne an den Himmel setzt oder Vrtra (?) svavrsti heisst,

<sup>1)</sup> Ich meine natürlich nur das nom. propr., nicht die appellativisch so genannten Feinde.

<sup>2)</sup> Cf. S. 178 das Citat aus dem Rghv.

<sup>3)</sup> Auch naç nicht, das von den Flüsschen zur Sommerzeit gesagt wird: — kriyāh sarvā vinaçyanti, grīsme kusarito yathā / (Hit. I, 94. Panc. II, 85).

so stünde diese Deutung so im Widerspruch mit allen anderen Stellen und mit der tatsächlichen Bedeutung der Regenzeit, dass man auf sie nur vorübergehend verfallen kann.

Es bliebe also die Frage übrig, ob Vrtra gleich , Wolke' sei, die "Wolkenhülle" der Berge, die "als Dämon" über ihnen lagere. Warum es als eine Grosstat Indras anzusehen sei, diese zerstört zu haben, bliebe unerkennbar, da die Wolke als Wasserspenderin den Indern ebenso bekannt war wie uns, und noch unverständlicher wäre der innere Zusammenhang eines solchen durch die Wolke personifizirten Dämons mit der Fesselung der Ströme'. Einen Anhaltspunkt zu einer derartigen Deutung haben wir in keiner einzigen Stelle des RV., und selbst in der späteren Zeit, die uns manche Beschreibung der Regenzeit erhalten hat, sind die Wolken nicht ,feindliche Ungeheuer' oder sonst etwas, was man mit Dämonen, die die Ströme umlagern oder Wasser zurückhalten, vergleichen könnte. Dass sie gelegentlich mit mancherlei Wesen wie Elefanten und Schlangen und umgekehrt manche Wesen mit Wolken verglichen werden 1), ist etwas ganz anderes und hier nicht in Betracht zu ziehen.

<sup>1)</sup> Cf. z. B. Nir. I, p. 65: varahākāro vā kṛṣṇo megho varāhasādrçyena vartate III, p. 27; oder die Verse des Harivança (ed. Bombay. Çaka
1818) II, 10, 24 ff.; 95, 5 ff. Von Beschreibungen derart sei auch Mṛcch. V
(p. 76 vv. 150 ff.) genannt:

megho jalārdramahisodurabhrūganīlo
vidyutprabhāracitapītapatottarīyah |
ābhāti samhatabalākagrhītaçankah
kham keçavo 'para ivākramitum pravrttah ||
keçavagātraçyāmah kuṭilabalākāvalīracitaçankhah
vidyudgunakauçeyaç cakradhara ivonnato meghah || —
Eine Reihe von Vergleichen steht in 151:

samsaktair iva cakravākamithunair hansaih pradīnair iva vyāviddhair iva mīnacakramakarair harmyair iva procchritaih // taistair ākṛtivistarair anugatair meghaih samabhyunnataih —

Cf. noch 82, 25 ff.; Rtusamhāra II, 16 ad; Çiçupālavadha VI, 26 ff. Meghad. 2; — Rghv. IV, 29. — Mbh. III, 134 (Schlangen, cf. Ludwig, Über den Anfang des Mbh. Ādiparvan S. 5).

### e) Herkunft der vedischen Bilder.

Die Analoga, die das klassische Sanskrit uns zu den vedischen Bildern versagt, finden sich anderwärts. Sie kehren nicht vereinzelt, sondern in Mengen bei Dichtern nördlich gelegener Länder wieder, in denen der Winter die Ströme fesselt und der Frühling siegreich mit seinem Gegner kämpft. Es wird jedem leicht sein Beispiele beizubringen; ich füge nur einige beliebig zusammengestellte hier an 1).

In brūma sieht Bartholomae die Zeit des starren Winters = \*mrūma und vergleicht dazu Vd. II, 22: mrūrō zyā, den starren Frost<sup>12</sup>).

Horaz Od. I, 9: geluque flumina constiterint acuto. Virg. Georgica III, 354 (von dem Scythenlande) — jacet aggeribus niveis informis et alto terra gelu<sup>3</sup>).

Beowulf v. 1133. 34: winter ŷde beleác îsgebinde 1): ,der Winter umschloss die Wogen mit Eisfesseln — 1608 ff. — îse gelîcost, ponne forstes bend fäder onlæted, onwinded vælrâpas (schmolz) dem Eise gleich, wenn des Frostes Fessel der Vater loslässt, die Bande der Wellen löst.

Andreas 1258: snaw eordan band wintergeworpum, Schnee band die Erde mit Wintergestöbern'; Denkspr. II, 76: ân sceal inbindan forstes fetre fela-meahtig god, der allmächtige Gott allein soll des Frostes Fesseln lösen'.

Seefahrer 32: hrîm hrûsan band ,Reif band die Erde'. Vgl. Wanderer 102.

Grimm, DMyth. S. 634: ,die Heide liegt in Banden des Winters', ib. Nachträge III, S. 231: ,der Winter bannt die Heide'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Citate aus angelsächsischen und nordischen Quellen verdanke ich meinem verehrten Kollegen Jiriczek.

<sup>2)</sup> BB. XV, 36 3.

<sup>\*)</sup> Cf. Horaz II, 15, 10: informes hiemes; RV. I, 121, 11: vrtrám āçáyānam sirásu und die Beschreibungen Vrtras als vyànsa, apád, ahastá, vádhri I, 32, 5 ff.

<sup>4)</sup> Lüning, Die Natur in der altgerm. und mhd. Epik. Zürich 1888.

Graf Snoilsky in einem schwedischen Gedicht: se! i vinter tvång sofver forsens sång under fängelsehvalfven af iskristall. ,Sieh, im Winterzwang schläft des Wasserfalls Gesang unter dem Gefängnisgewölbe von Eiskristall'. Andreas Aabel ,Friluftsvise': Hør fjældets stolte fos! Nys brød den vintrens bånd og tvang nu går den frit sin gang. ,Hör des Gebirges stolzen Wasserfall; jüngst brach er Winters Bande und Zwang, jetzt fährt er frei seines Wegs'.

Thomson, seasons (Spring) (ed. Murdoch p. 4):
,And see where surly Winter passes off,
Far to the north, and calls his ruffian blasts'

und Winter (ed. Murdoch, p. 165):

,with the fierce rage of Winter deep suffus'd An icy gale, oft shifting, o'er the pool Breathes a blue film, and in its mid career Arrests the bickering stream. —

— till seiz'd from shore to shore The whole imprison'd river growls below 1)'.

oder von neueren Dichtern vor allem Goethes Worte:

,Vom Eise befreit sind Strom und Bäche Durch des Frühlings holden, belebenden Blick, — Der alte Winter in seiner Schwäche Zog sich in rauhe Berge zurück. Von dorther sendet er, fliehend, nur Ohnmächtige Schauer körnigen Eises' —

Raabe, Unsers Herrgotts Canzlei II, Cap. 6: ,der Schnee ist zergangen, die befreiten Wasser blitzen wie geschmolzenes Silber'. Zu RV. I, 32, 2: vāçrā iva dhenāvak syāndamānā

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Noch deutlicher kommen die Bilder in dem Haydns 'Jahreszeiten' zu Grunde gelegten Text zum Vorschein:

Gefesselt steht der breite See Gehemmt in seinem Lauf der Strom, Im Sturz von thürmenden Felsen hangt Gestockt und stumm der Wasserfall'.

áñjah samudrám áva jagmur ápah und 8: amuyá çáyānam máno rúhānā áti yanty ápah könnte man Geibel vergleichen: ,der Schnee im Thal zerschmolz, die Ströme tanzten siegreich durch die Flur'.

Man wolle es nicht für überflüssig halten, dass ich diese Beispiele hier anführe. Wer sie liest und an die sindhavah tastabhānāh des RV. denkt, wird die Ähnlichkeit solcher Bilder nicht verkennen, die ihren Ursprung nicht in einem südlichen Lande hatten, sondern dort, wo der 'informis hiems', wo die Eisriesen die Ströme fesseln und die Wasser umlagern. Der Vrtra, den eine Reihe von Stellen 'schlafen' lässt, den Indra mit dem Donnerkeil weckt, erinnert an den 'Winterschlaf' der Natur¹). Den Anschauungen europäischer Dichter steht hier der Veda näher als — dem klassischen Sanskrit d. h. der Veda führt hier eine Anzahl tatsächlich veraltender Bilder aus früheren Zeiten mit.

Das Ergebnis kann nicht überraschen. Wir dürfen nicht vergessen, dass Vrtras Name nicht in der indischen Mythologie seinen Ursprung hat. Von der Besiegung Vrtras spricht man in Iran<sup>3</sup>) und Armenien. Vahagn ist ein altarmenischer Gott von grosser Popularität<sup>3</sup>), nach Gelzer vielleicht iranischen Ursprunges. "Man feierte im Lied seinen Kampf mit Drachen und seinen Sieg über sie und sang von ihm Ähnliches, wie von den Heldentaten des Herakles . . . · · · 4) Wir finden Ορδαγνο in scythischem Gewande auf einer Münze des Kanerki · 5). Auf seinem Helm sitzt der Vogel Vārenjana,

<sup>1)</sup> RV. I, 103, 7: yát sasántam vájrenábodhayó 'him; IV, 19, 3: abudhyám ábudhya mānam susupānám saptá práti praváta āçáyānam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu Verethraghna siehe Darmesteter, SBE. IV, pref. p. LXIV; Macdonell, Trita p. 484.

a) Lagarde, Abhandlungen 293. Gelzer, BKSGW 1895, p. 104. Jensen, Hittiter und Armenier 177 ff.

<sup>4)</sup> Windischmann, Die persische Anähitä p. 26; Hübschmann, Armen. Grammatik I, p. 75 ff. 77. 508; Patrubany, Beiträge zur armen. Ethnologie 7 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) Stein, Zoroastrian deities p. 5.

Vāraghna 1). Ορδαγνο (daneben auch 'Ορθάγνης) ist schon von Benfey als identisch mit verethraghna nachgewiesen worden und hat seinen Weg als Οὐαραφάνης bis zu den Griechen gefunden 2). Mit dem av. verethraghna identifizirt Lagarde 'Αρτάγνης, Grundform Γαρτράγνης 3). Was Verethra ,Feind 4) hier ursprünglich bedeutete, ist unbekannt. Das N. pr., das im Veda so oft erscheint, tritt in der weiter vorgeschrittenen Zersetzung, die die alte voriranische Mythologie im Avesta erfahren hat, nicht mehr hervor. Der Umstand, dass Verethraghna zu einer Gottheit erhoben und weit verbreitet wurde, lässt vermuten, dass es seine religiöse Kraft nicht dem Sieg über einen beliebigen Feind an sich, sondern über einen mythischen Gegner verdankte.

Spiegel ist der Ansicht<sup>5</sup>), dass der Mythos von Indra-Vrtra grosse Ähnlichkeit mit dem von Tiştrya und Apaoşa hatte und der Stern Tiştrya erst spät an die Stelle des Verethraghna getreten sei, mit dem er gleichen Kultus erhielt. Mir scheinen die Dinge ganz verschieden zu liegen. Apaoşa ist ein Dämon der Dürre; dasselbe aber für Vrtra anzunehmen, widerrät der Rk aller Orten. Wenn sich aus der Terminologie ergibt, dass der ursprüngliche Gedanke dieses Indrafeindes der "Winterriese" war, so würde der Avesta gegen dieses Ergebnis am wenigsten Einspruch erheben. Denn neben der glühenden Hitze kennt das Klima von Iran "den Winter, den die Dämonen geschaffen haben". Der erste Fargard nennt als Gegenschöpfung Ahrimans in Airyana Vaējanh den ažim ca yim raoidhitem zyām ca

<sup>1)</sup> Hübschmann, KZ XXVI, 607. 608.

<sup>2)</sup> GWL. II, 276; ZDMG VIII, 459; v. Gutschmid, Kleine Schriften III. 89ff.; W. Schulze, KZ XXXIII, 214 c.

<sup>3)</sup> GGN 1886 S. 148 ff.; Mittheil. II, 28; Niedermann, BB. XXV, 294.

<sup>4)</sup> Cf. , vərəthra-tauruan die Feinde bewältigend' (Bartholomae, Handbuch s. v.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Arische Periode 197.

<sup>6)</sup> Geiger, Ostiran. Kultur 143. 144.

 $da\bar{e}v\bar{o}d\bar{a}tem^1$ ) und ebenso in den Ländern upa aodhēṣu  $ranhay å^2$ ). Noch mehr würde für die unindische Herkunft des Dämons eine Etymologie sprechen, die zuerst Noreen aufgestellt hat ³). Danach wäre  $vrtr\dot{a}s = voldr\dot{a} = vl\hat{o}dra = L\acute{o}durr$ , ein Beiname Lokis und eine der ältesten arischen Erscheinungen. Leider aber ist die Bedeutung und der Grund der Verbindung dieses Beinamens mit Loki zu dunkel, um irgend mit Erfolg verwendet zu werden.

Die Sage von dem Vrtrakampf nahmen die Inder aus Kaschmir<sup>4</sup>) oder aus dem Nordwesten — ich will ganz dahin gestellt bleiben lassen, wo sie ursprünglich entstanden ist — in die neue Heimat mit. Die Bilder, welche an eine nordische Heimat erinnern, konnten im RV. sich noch erhalten, weil sein Schauplatz die grossen Ströme umfasst, deren Quellen im Himālaya liegen. Wenn wir aber die Gestalt Vrtras in der indischen Litteratur verfolgen, so zeigt sich eine allmähliche Veränderung seiner Züge bis zur Ausschliessung alles dessen, was an die Gefangennahme, Einschliessung der Wasser u. s. w. erinnert. Wäre der

¹) Vd. I, 2. 3: dasa avathra mäňhō zayana dva hāmina — adha zimahē maidhīm adha zimahē zaredhaēm adha zyåscit pairipataiti fraēstem võighnanām /

<sup>2) 19:</sup> zyām ca daēvodātem taožyā ca dainhus-aiwistāra.

<sup>8)</sup> Nordisk tidskrift for filologi, Ny række, vol. IV S. 28 ff. Kjøbenhavn 1879. 80. Ich verdanke den ersten Hinweis hierauf Jiriczek. Siehe jetzt Axel Kock IF X, 99. Wenn, wie Kock bemerkt, Lundgren die grosse Ähnlichkeit der Funktionen hervorgehoben hat, welche einerseits dem indischen Vrtra, dem Dämon der Sommerhitze, andrerseits dem nordischen Loki eigen sind, so wird dieser Vergleich hinfällig sein; denn von der Sommerhitze ist bei Vrtra nichts nachweisbar. Ich wüsste auch nicht, weshalb die Sommerhitze bei den Ariern ein so furchtbarer Dämon gewesen sein sollte (wenn wir ihre Wohnsitze nicht grade nach dem Süden verlegen), dass sie dem Dämon der Dürre ein so treues Andenken bewahrt hätten und nicht dem Winter, der die eigentliche Geissel aller nördlicher gelegenen Länder ist.

<sup>4)</sup> Über die Winterkälte in Kaschmir cf. Stein, Memoir, Calcutta 1899, p. 119.

Dämon der dem tropischen Indien so wohlbekannten Dürre in Vrtra personifizirt worden, so würden wir seine charakteristischen Züge grade im klassischen Sanskrit wiederzufinden erwarten. Das ist nicht der Fall. Es bleibt also nur übrig, dass der Wandel in der Auffassung zusammenhängt mit dem allmählichen Aufgehen der Arier in Indien und dem dadurch bedingten Wandel oder dem Zurückdrängen der älteren Überlieferung. Ich habe bei der Uşas (vol. II. 35 ff.) gezeigt, wie die vedischen Dichter mit ihrem Mythus von dem Kuhstall, in den Vala die Rinder sperrt, ein Bild verwendet haben, das aus irgend einem nördlicher gelegenen Lande stammt, dessen Klima die Bewohner zwang ihre Herden im Winter in feste Ställe zu sperren, ähnlich den Scythen, von denen Virgil (Georg. III, 352) sagt: illic clausa tenent stabulis armenta. Diese Anschauung ging später in Indien verloren. In Vrtra begegnen wir einem weiteren Beispiel von der Umschmelzung vorindischer Anschauungen durch die indische Sonne.

#### f) Vrtra und die Ströme Indiens.

Ich habe oben bemerkt, dass Vrtra nie die Seen oder Teiche, sondern nur, sofern nicht allgemein von "Wassern" gesprochen wird, die Ströme selbst umlagert. Selbst wenn wir die Vorgeschichte dieses Dämons ausser Auge lassen und uns auf rein indischen Boden stellen, wird jene Tatsache nicht ausser Acht zu lassen sein. Denn der niedrigste Wasserstand würde naturgemäss den Höhepunkt von Vrtras Herrschaft bedeuten.

Ihren grössten Wasserreichtum haben die indischen Flüsse natürlich zur Regenzeit. Wann ihren geringsten? Es liegt nahe an die heisse Zeit zu denken, in der die Betten der kleineren Flüsse austrocknen und das Land unter der Hitze verdorrt; die tatsächlichen Verhältnisse geben aber eine andere Antwort. Denn es kann sich nicht um die

kleinen Bäche handeln, von denen der Rk wenig Notiz nimmt, sondern um die grossen Ströme, die unsere Liedersammlung nennt, wie Indus, Vipāç, Çutudrī, Yamunā, Kubhā; sie entspringen ausser dem Kabul und der Gomatī alle, wie der Indus selbst, im Himālaya und seinen Schneegebirgen und führen die geringste Wassermenge nicht im Sommer, sondern im Winter. "In the winter the streams dwindle away. But as the mountain snows melt on the approach of the Indian summer followed by the rainy season, the waters rise and overflow the surrounding country, at places to a distance of several miles on either bank").

Arrian, Anab. V, 9, 4: ἄλλως τε ἐν μὲν τῷ τότε οἱ ποταμοὶ πάντες οἱ Ἰνδικοὶ πολλοῦ τε ὕδατος καὶ θολεροῦ ἔζιρεον καὶ δξέος τοῦ ρεύματας ἡν γὰρ ῶρα ἔτους ἡ μετὰ τροπὰς μάλιστα ἐν θέρει τρέπεται ὁ ἥλιος ταύτη δὲ τῆ ῶρα ὕδατά τε ἐξ οὐρανοῦ ἀθρόα τε καταφέρεται ἐς τὴν γῆν τὴν Ἰνδικήν, καὶ αἱ χιόνες αἱ τοῦ Καυκάσου, ἔνθενπερ τῶν πολλῶν ποταμῶν αἱ πηγαὶ εἰσι, κατατηκόμεναι αὔξουσιν αὐτοῖς τὸ ὕδωρ ἐπὶ μέγα κειμῶνος δὲ ἔμπαλιν ἴσχουσιν, ὀλίγοι τε γίγνονται καὶ καθαροὶ ἰδεῖν καὶ ἔστιν ὅπου περάσιμοι, πλήν γε δὴ τοῦ Ἰνδοῦ καὶ Γάγγου, καὶ τυχὸν καὶ ἄλλου του. ἀλλ' ὑ γ' Ὑδάσπης περατὸς γίγνεται.

Aus diesen Beschreibungen folgt, dass die Hauptströme ihren niedrigsten Wasserstand nicht im Mai oder Juni, d. h. in der trockensten Zeit haben, wo doch der "Dämon der Hitze" seine Wirksamkeit ausübt, sondern im Winter. Dazu vergleiche man die Beobachtungen über die Wassermenge des Indus: "the breadth of the Indus at Attock depends not only upon the season but the state of the river upwards. Its maximum discharge, above the confluence of the Panjab or Five rivers, occurs in July and August, when it is swollen by the seasonal rains, and it then reaches 135000 cubic feet, falling to its

<sup>1)</sup> Hunter, Atlas of India p. 7.

minimum.. in December'1); oder die Bemerkung Steins über die Vitastā: "when the river is low as during the winter, the banks rise on an average about 15 feet above the water. But in the spring when the snow melts, the great volume of water brought down from the mountains rises to the top of the banks and often overflows it'2).

Vom Tschināb (Asiknī) sagt Thornton<sup>8</sup>): ,The Chenaub was here, at the end of June, the season of the greatest height of water, three-quarters of a mile wide<sup>6</sup>..., at midsummer, the season of greatest inundation<sup>6</sup>; ebendaselbst von der Vitastā I, p. 291: ,Von Hügel, at the commencement of January, when the rivers of the Punjab are lowest, crossed at the town of Jailum, on a bridge of twenty large boats ...<sup>4</sup>)

Man wird also mit Bezug auf diese Ströme gewiss nicht sagen können, dass ein Dämon der Dürre sie im Sommer umlagere oder bändige; denn um diese Zeit haben sie das Minimum ihres Wasserstandes hinter sich. Wohl aber dürfen wir annehmen, dass den schon in die Täler Indiens hinabgestiegenen Stämmen und ihren Kavis, so lange sie in der Nähe der grossen vom Himālaya gespeisten Ströme und zwar besonders im NW. wohnten, das Verständnis für die aus nördlicher gelegenen Sitzen mitgebrachte Vrtrasage nicht verloren ging. Aber sie fing schon im Rk an sich zu verflüchtigen, aus einer zeitlich beschränkten Wundertat Indras

<sup>1)</sup> Balfour, Cycl. Ind. s. v. Indus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Memoir on maps illustrating the ancient geography of Kaśmir, Calcutta 1899, S. 99.

<sup>\*)</sup> Gazetteer of the countries adjacent to India . . London 1844 I, pag. 137.

<sup>4)</sup> Cf. auch Merk, Acht Vorträge über das Pandschab p. 8; ,im Winter und Frühjahr ist ihr Wasserstand nieder; im Sommer, wenn der Schnee in den oberen Regionen zu schmelzen beginnt, beginnen auch sie sich zu füllen und vollends in der Regenzeit'. Die Flussbezeichnung tohi in Kaschmir erklärt Bühler (Report p. 3) etymologisch als ,a river produced by (the melting of) snow and ice'.

sich in eine generelle zu verwandeln, und keineswegs braucht allen Sängern oder auch nur der Mehrzahl, wenn sie die Befreiung der Ströme durch Indra aus Vrtras Gewalt priesen, der meteorologische Ausgangspunkt des Kampfes noch vor Augen gewesen zu sein.

Diese Erinnerung verliert sich mehr und mehr. Vrtra ursprünglich der Winter, so sind seine Begleiter Schnee Aber das alte Wort für "Schneien" ist dem Veda schon nicht mehr bekannt; er zählt die Jahre gelegentlich noch nach "Wintern" und kennt auch die "schneebedeckten Berge'; er setzt ,himá' in Gegensatz zu Hitze; TBr. III, 12, 7, 2 spricht von himó yaç ca çīyáte1); aber das sind nur gelegentliche Bemerkungen; die Erscheinungen beherrschen das Leben und die Dichter nicht mehr und werden keine Quelle mehr für mythologisches Gestalten. In dem VII. Mandala. für das ich eine speziell indische Heimat im heiligen Lande an den Ufern der ö. Sarasvatī aus früher entwickelten Gründen (I, 115) annehme, zeigt sich auch in diesem Falle ein Unterschied von mehreren andern Büchern des RV. Seine Indralieder sind, von der einen chronikartigen Hymne 18 und von 19 abgesehen<sup>2</sup>), wenig inhaltreich und verraten eine stark verblasste Tradition. Noch deutlicher bemerkbar ist die Abweichung in den Vrtrastellen. Das Wort kommt in 13 Hymnen gegen 15 Mal vor und zwar nur in drei Fällen (von denen zwei zweifelhaft sind) als Name des Dämons, sonst als Bezeichnung eines Feindes im allgemeinen Sinne. Nicht minder charakteristisch ist, dass der AV. das Wort im Vergleich zum RV. unverhältnismässig selten kennt. Wenn ich die Komposita vrtrahan und vrtrahatya ausser Acht lasse, dann bleiben nur 14 Lieder, in denen es über-

<sup>1)</sup> Man vergleiche die Bemerkung des Komment. dazu (p. 851): himavatparvatādisu himaçabdavācyo jalaghanah, "cīyate" adhah patati. Aus der späteren Litt. siehe die Citate im PW. s. v. hima.

<sup>2)</sup> Siehe vol. I, 107.

haupt vorkommt, und noch weniger Lieder, in denen es Nom. propr. und von einiger Bedeutung ist. Im Pāli ist das Wort Vṛtra ganz geschwunden 1) und bildet keinen Gegensatz mehr zu dem in den devānam indo umgewandelten Sakko. Mir scheint das ein wichtiges Zeugnis für den vorindischen Charakter Vṛtras zu sein, dessen ursprüngliches Wesen nur noch der Nordwesten Indiens einigermassen begreifen konnte.

## g) Vrtra und die Erklärung Indras.

Der Gegensatz zwischen Indra und Vrtra bewegt sich in so bestimmten Formen, dass die Erklärung des einen für die Deutung des andern nicht ohne Folgen bleiben kann. Als Gegner des Winterriesen kann nur der Sonnengott in Betracht kommen, mit dessen ansteigender Bahn die Befreiung und Füllung der gefesselten Ströme beginnt. Wie Vrtras Gestalt in Indien sich allmählich verlor und nur in einzelnen Mythen forterhielt, so lenkte unter den Eindrücken eines neuen Klimas auch Indras Entwicklung in neue Bahnen ein. wandelte sich nicht einfach in den Sonnengott des indischen Klimas, sondern gelangte auf Wegen, die nachher zu untersuchen sein werden, zu dem Charakter eines Regengottes, und dazu mag seine allgemeine Beziehung zu den Wassern beigetragen haben. Aber im Rk ist seine Umwandlung nur soweit vollzogen, als er teilweise das Wesen einer personifizirten Naturkraft abgelegt hat. Man kann in einzelnen Büchern schon fragen, ,wer hat ihn gesehen' und seine Existenz bezweifeln. Indra ist nicht mehr die Sonne selbst; er wird in der Regel von ihr unterschieden und erscheint als ihr Befreier, ihr Moderator, oder wird mit der Sonne ver-

<sup>1)</sup> Meine eigene Wahrnehmung hat Rhys Davids mir freundlichst mit den Worten (vom 20. 2. 1900) bestätigt: "Vrtra does not occur in the Pali books so far edited". Siehe unten.

glichen 1); aber er ist auch noch nicht Regengott und seine Umwandlung dazu erst in den allerersten Anfängen sichtbar. Nur selten (und zwar ausser Zusammenhang mit der Vrtralegende) ist, wie zuerst Bergaigne erkannte, Indra der Spender des Regens.

Man wird hiergegen einwenden, dass ein Wandel im Wesen des "Gewittergottes" eingetreten sein könne, "eine Verdunklung", die zu entfernen Sache oder Kunst des Mythologen sei<sup>2</sup>). Die "Kunst des Mythologen" bewährt sich aber erst dann, wenn sie sich von den historischen Grundlagen nicht entfernt, die ihr hier durch die indische Litteratur gewiesen sind: grade an deren Ende, nicht an ihrem Anfange steht mit bemerkenswerter Häufigkeit der Regengott Indra, der nur erst selten im RV. auftritt<sup>8</sup>). Die vedischen Bilder schwinden in der klassischen Zeit und mit ihnen die dem Veda eigene Terminologie. Und wenn man zur Stütze seines Glaubens, dass Indra in erster Linie und ursprünglich ein Gewittergott gewesen sei, etwa auf einen gemeinindogermanischen Gewittergott verweisen will, dessen indische Fortentwicklung Indra sei, so ist darauf zu erwidern, dass ein gemeinsamer Gewittergott, wenn wir unsere Zeugen befragen, nicht existirt. Thor und Indra haben zwar ähn-

¹) Cf. z. B. III, 30, 12; VIII, 6, 10; 70, 5. Oder auch VS. X, 16 a, Goldgestaltet geht beim Aufleuchten der Morgenröte ihr beide, Indra und die Sonne, auf'. (Anders Mahīdhara.) Weiteres siehe s. v. étaça. In manchen Stellen wie X, 96, 11 ist eine sichere Deutung der Beziehung nicht zu geben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oldenberg, Rel. d. V. 51; ZDMG. XLIX, 173 ff.; L, 66 <sup>1</sup>. Was O. gegen mich an letzter Stelle ausführt, beruht auf Irrtum.

<sup>3)</sup> Ich verzeichne IV, 26, 2: ahám vṛṣṭim daçuṣe mártyāya (adadām); 17, 2; VIII, 4, 10: nimeghamāno — divediva ójiṣṭham dadhiṣe sahah (?); 6, 1: mahān parjányo vṛṣṭimān iva; X, 23, 4: só cin nú vṛṣṭir yūthyà sva sacān indrah çmaçrūni háritābhi pruṣnute; 73, 8 (?); 98, 4; aber über die Mehrzahl der angeführten Verse kann man auch anderer Meinung sein. Cf. Bergaigne II, 184 ff.; Oldenberg, Rel. d. V. 142; Hopkins, PJAOS XVI p. CCXXXVIII.

liche Züge; auch Indra gilt als aruno bhruman 1), aber wir haben keine Anzeichen historischer Verwandtschaft, und der Besitz des Donnerkeils beweist für die Ursprünglichkeit Indras als Gewittergott so wenig als bei Zeus oder Mithra; Zeus führt den Donnerkeil, Mithra den vazra, aber Gewittergötter sind sie darum ihrem Ursprunge nach noch nicht. Der Blitz in Indras Hand erleichtert nur seine Entwicklung zum Gewitter- und schliesslich zum Regengott. Selbst noch in den Brahmanas finden wir sehr wenige Stellen, die so wie Ait. Brahm. III, 4, 8 ihn als Gewitterer schildern; auch hier noch sehen wir mehr Hinweise auf den einstigen Sonnen-Dazu kommt bestätigend Indras Beteiligung an der Befreiung der Rinder aus dem Felsenstall, bei der ihn die Sänger, die Vorväter unterstützen, die noch in später, klassischer Zeit ihm den Namen gotrabhid hinterlässt. ,roten Kühe' stehen in enger Beziehung zur Usas und ihre Wiederkehr bedeutet in einer Reihe von Hymnen nicht den Morgen des einzelnen Tages, sondern das Emporsteigen des neuen Lichtes aus der Winternacht<sup>2</sup>). Wir haben es, wie ich früher ausführte, in diesen Versen mit einem altererbten Bilde zu tun, das in Wohnsitzen, wo die Macht des Winters das Vieh in feste Ställe sperrte, entstanden ist und nun auch in anderem Klima in der Sage von der Befreiung der Rinder der Usas sich forterhielt. Ist Indras Konception von der Sonne ausgegangen, so ist seine Stelle als Befreier der Rinder in diesem Sagenkreise, selbst wenn sein Charakter als Sonnengott zu schwinden begann, durchaus verständlich. Von dem Sonnengott, der mit erstarkender Kraft um die Jahreswende das Licht zurückführt, mochte die Sage, dass Indra den Felsenstall gesprengt und die Rinder befreit habe, ausgehen 3); sie passt nicht auf einen ursprünglichen Gewitter-

<sup>1)</sup> TS. II, 1, 6, 3 (siehe unten bei den Opfertieren).

<sup>2)</sup> II, 36 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. ausser den vol. II, p. 38 angeführten Stellen z. B.:

gott<sup>1</sup>). Es ist nicht unwesentlich hierbei zu bemerken, dass die mit den Manen so eng verbundene Ekāstakā, die Neujahrsnacht, in einem Verse des AV. als die Mutter Indras gilt<sup>2</sup>).

## h) Einwendung gegen meine Erklärung.

Soviel ich weiss, hat meine in der ZDMG. L, 666 vorausgeschickte Deutung Vrtra-Indras nur bei A. Barth nähere Beachtung gefunden<sup>3</sup>); die von ihm erhobenen Einwendungen

III, 31, 4: tám jānatth práty úd āyann usásah pátir gávām abhavad éka indrah //
11: sá jātébhir vṛtrahá séd u havyaih úd usriyā asrjad indro arkáih /
V, 29, 12: návagvāsah sutásomāsa indram dáçagvāso abhy àrcanty arkaih / gávyam cid ūrvám apidhánavantam tám cin nárah çaçamāná ápa vran //
30, 11: — indro púnar gávām adadād usriyānām //
I, 32, 12; II, 19, 3 u. s. w. Siehe unten s. v. Vala.

ekāstakā tapasā tapyamānā jajāna garbham mahimanam indram /
tena devā vyasahanta çatrān hantā dasyānām abhavac chacīpatih //
Meine SWFeste p. 314 2 gegebene Deutung, dass die Ekāstakā nur auf
das Ende der heissen oder der Regenzeit passe, ist noch von den herkömmlichen Ansichten über Indra beeinflusst und darum irrig.

8) Revue de l'histoire des rel. XXXIX, 1899, p. 69. Er fasst seine Einwendungen in folgende Sätze zusammen: ,Il oublie que toutes les rivières de l'Inde, même parmi celles d'Himālaya, ne viennent pas de la chaîne neigeuse; il oublie aussi qu' Indra est avant tout le dieu tonnant, que cette délivrance des rivières a lieu à la suite d'une épouvantable bataille, décidée à grands coups de foudre, qui ne rappelle pas précisément les caresses du soleil printanier; mais il oublie surtout... que c'est absolument se méprendre sur le caractère des mythes, du moins des mythes arrivés à l'état où nous les trouvons dans le Veda, que d'y chercher l'exacte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Dämon, der in diesen Kämpfen Indra gegenübersteht, ist in erster Linie nicht Vrtra, sondern Vala. Cf. auch Oldenberg, Rel. d. V. 135<sup>1</sup>; 149<sup>3</sup>.

<sup>2)</sup> AV. III, 10, 12 (Mantra Br. II, 3, 19):

liegen zu nah, als dass ich sie hätte übersehen sollen. Flüsse Indiens sind nicht der Ausgangspunkt der Vrtrasage. Schon in meiner ,vorläufigen Mitteilung' habe ich hervorgehoben: "In den vom Indus westlich und nördlich gelegenen Ländern hat der Kampf zwischen dem Dämon des Winters und der Sonne noch grössere Bedeutung. Das Wort vrtra stammt dorther und ist mit dem Begriff aus der vorindischen Zeit herübergekommen. Aber weiter im Osten, im eigentlichen Indien, verblasst unter anderen Verhältnissen Ausgangspunkt und Bedeutung der Sage . . . '1) Konnte ich deutlicher meine Meinung, auf deren Kern Barth gar nicht eingeht, aussprechen? Aber selbst, wenn wir uns nur auf indischen Boden stellen, so kann für seine grossen Ströme immer noch die alte Vrtrasage eine Zeit lang in Geltung bleiben. Ich habe nicht von , allen Strömen Indiens' gesprochen, nicht einmal von allen, die im Himālaya entspringen. In Betracht können doch nur die, die dem Rk bekannt sind, kommen; speziell habe ich den Indus erwähnt, zu dem noch Vitastā, Irāvatī, Vipāç und Çutudrī, die RV. III, 33 selbst ihre Befreiung durch Indra rühmen, Yamunā, sowie die Kubhā hinzuzufügen wären. Das ergibt sich schon aus meinen Verweisen auf Arrian und Hunters Introduction zu den Karten vom "Punjāb, Kashmir, the NW. Frontier and British Baluchistan'. Die Citate zeigen, dass diese Ströme ihren geringsten Wasserstand im Winter haben und für ihren Wasserstand ,der auf den Bergen liegende Vrtra' noch Bedeutung hat 2).

description et l'explication circonstanciée des phénomènes. Ich habe von alledem nichts vergessen.

<sup>1)</sup> Nachträglich gesperrt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich übergehe hierbei die Frage, ob die Bezeichnung der "sieben Ströme" überhaupt indischer Herkunft und nicht erst nach Indien übertragen ist. Nach Rawlinson kommt der Name den sieben Hauptströmen des Oxus ursprünglich zu (siehe E. Thomas, the Rivers of the Vedas, JRAS 1883, New. Ser. vol. XV, p. 371 ff.).

Barth legt grossen Wert auf den ,dieu tonnant'. Aber Mithra mit dem ihm zuerteilten Vazra zeigt, wie ich schon sagte, deutlich, dass der Sonnengott zum Träger des Donnerkeils werden kann, und einige von mir oben vol. II, 132 für .Sonne und Blitz' angeführte Verse beweisen dasselbe. Sehen wir aber davon ab und stellen wir uns auch hier wieder nur auf indischen Boden: wann finden wir denn dort die ersten Gewitter des Jahres? Nicht erst beim Beginn der Regenzeit, sondern schon viel früher: ,die Regen der zweiten Hälfte des März und während des April und Mai sind Gewitterregen oder treten ein am Schlusse von Staubstürmen, welche in diesen Monaten häufig sind. Im März und April sind die Gewitterniederschläge oft von Hagel begleitet<sup>1</sup>). Also selbst in Indien begleiten Gewitter die ansteigende Bahn des Jahres und culminiren schliesslich ungefähr mit dem höchsten Stand der Sonne. Es würde somit selbst für Indien die Möglichkeit gegeben sein, dass man den Donnerkeil in die Hände des Sonnengottes legt.

Barth verweist auf die "caresses du sol printanier". Der Gott der Frühlingssonne erzeigt seine Liebe doch nur der Erde und seinen Freunden, nicht den ihm feindlichen Mächten; die Kämpfe des Sommers mit dem Winter, in denen diesem übel mitgespielt wird, sind ein beliebtes Motiv der volkstümlichen Poesie und Schauspielkunst<sup>2</sup>).

Barth's letzter Einwand trifft gar nicht mich, sondern die, welche in dem Vrtrakampf, den Indra's Donnerkeil führt, einen Reflex des indischen Klimas sehen wollen. Grade dessen Erscheinungen hat eine grosse Anzahl meiner Vorgänger zu Hilfe gerufen, um Vrtra's Wesen zu erklären. Wenn Barth es ein Missverständnis nennt, in vedischen

<sup>1)</sup> Hann, Lehrbuch der Klimatologie II 2, 187. Cf. auch Blanford, climates and weather of India 71: ,sometimes the rain of the spring thunder-storms takes the form of hail'.

<sup>\*)</sup> Uhland, Schriften ed. Pfeiffer, III, p. 17-38; Usener, Die Sint-flutsagen p. 195 ff.

Mythen eine genaue Naturbeschreibung sehen zu wollen, so hat er damit, soweit so allgemeine Aussprüche diskutirbar sind, bis zu einem gewissen Grade Recht. Bei Uşas und anderen ist der natürliche Hintergrund zwar noch recht erkennbar, aber im Allgemeinen werden mythologische Lieder den ursprünglichen Charakter eines Gottes selten mehr rein zum Ausdruck bringen, sondern schon in einer durch den Gang der Zeiten und Verhältnisse, durch die Beeinflussung der Dichter u. s. w. veränderten Form. Das habe ich oben auch für Indra ausgesprochen. Die Hymnen können uns aber, wenn wir ihre Sprache sorgfältig befragen, doch noch manche Auskunft geben und das besonders in einem Falle, wo wir wie hier den gesamten Gang der Entwicklung zu überschauen vermögen; denn dem allmählich sich vorbereitenden Wandel der Anschauungen folgt die Sprache nicht in gleichem Schritt. In jedem Kultuskreise gibt es Formeln, Wendungen, Traditionen, die dem Inventar der priesterlichen Dichter angehören und erst allmählich von den nachkommenden, die Tradition nicht mehr verständnisvoll bewahrenden Geschlechtern aufgegeben werden. So erwächst die Aufgabe, die Worte der vedischen Dichter sorgfältig abzuwägen, sie mit den Anschauungen der späteren Zeit zu vergleichen und die Möglichkeit rein dichterischer oder mythischer Entwicklung neben der natürlichen Grundlage ins Auge zu fassen. Treffen wir hierbei auf Formeln, die in die indische Umgebung nicht passen und doch andrerseits nicht subjectiv sind, weil sie bei ganz verschiedenen Dichtern älterer Lieder wiederkehren, so müssen wir versuchen solche Reliquien in den Zusammenhang zu bringen, durch den sie wieder Leben gewinnen. Erratische Geschiebe dieser Art aus einer vorindischen Zeit sind aber jene formelhaften Wendungen von Vrtra, der die Ströme fesselt, bändigt oder umlagert. Das spätere Indien kennt sie nicht mehr und weiss auch nicht, sie befriedigend zu erklären.

### i) Weiteres aus der Vrtrasage.

Ehe ich dazu übergehe, Indras Stellung im Ritual zu behandeln, mögen einige Stellen des RV. und der Brähmanas nachgetragen sein, die durch das bisherige Ergebnis meiner Untersuchung erst zu ihrem Rechte kommen. Zunächst die Verse I, 54, 10: antár vrtrásya jatháreşu párvatah und I, 32, 2 áhann áhim párvate çiçriyānám, die sich sofort erklären, wenn wir in ihnen eine Reminiscenz an die alte Sage, dass Vṛtra ein Winterriese sei, erkennen. Viel schwieriger ist VIII, 32, 26, wo es sich um Arbuda handelt:

áhan vṛtrám rơiṣama aurṇavābhám ahīçúvam himénāvidhyad árbudam ||

Sāy. paraphrasirt mit tuṣārenodakena vā und erklärt Arbuda natürlich wieder als "Wolke". Ludwig übersetzt "mit Winterkälte" und findet es mit Recht auffällig (V, 155), dass die Winterkälte Indras Waffe sei. Mir scheint, dass hiména wie áhnā, divā, ghṛṇéna, himā (cf. X, 37, 10) nur Zeitbestimmung ist: "Im Winter" schlug Indra den Arbuda. Bei dem eigentümlichen Charakter des VIII. Buches wissen wir nie, ob auf seine einzelnen Angaben Wert zu legen ist; da aber der dies natalis solis invicti in die Winterzeit fällt und seine aufsteigende Bahn mit der Winter-Sonnenwende beginnt, möchte ich glauben, dass auch hiména sich hier aus alter Tradition verstehen liesse.

Ferner gehört hierher eine Reihe von Versen, die von der Wiedereroberung der Sonne durch Indra, von ihrem Wiederaufleuchten u. s. w. am Himmel sprechen<sup>1</sup>). Wenn man an

<sup>1)</sup> I, 32, 4: yád indráhan prathamajám áhīnām — / át súryam janáyan dyám usásam tädítnā çátrum ná kilā vivitse //

I, 51, 4: tvám apám apidhánavrnor ápa ádhárayah párvate dánumad vásu / vrtrám yád indra çávasávadhīr áhim ád ít súryam divy árohayo drçé //

Indien allein denkt, so könnte es ja scheinen, als käme nur die Regenzeit in Betracht: jayati tulām adhirūḍho bhāsvān iha jaladapaṭalāni¹). Ich darf aber an das erinnern, was ich früher, vol. II, 29 ff., 82 ff., 145 ff. ausgeführt habe. Im RV. finden sich die Ausdrücke apām upāsthe und tāmasi, die in späteren Liedern einander zwar nahe rücken, aber keineswegs identisch sind; tāmas bezieht sich traditionell noch auf die dunkle Zeit des Jahres, der kürzeren Tage; apām upāsthe auf die Regenzeit. Wir sahen die Manen das Licht finden,

```
55,6: sá hí cravasyúh sádanani krtíma
          ksmayá vydhaná ójasa vinacáyan /
          jyótīnsi krnvánn avrkáni vájvave
          áva sukrátuh sártavá apáh srjat //
    62, 5: grnanó ángirobhir dasma ví var
          usásā súryena góbhir ándhah /
   100, 6: sá manyumíh samádanasya kartá
          asmákebhir nýbhih súryam sanat /
       8: só andhé cit támasi jyótir vidat — //
      18: sánat ksétram sákhibhih çvitnyébhih
          sánat súryam sánad apáh suvájrah //
III, 31, 15: indro nfbhir ajanad didyanah
          sākám súryam usásam gātúm agním //
   32, 8: jajána sáryam usásam sudánsah //
    39, 5: satyám tád indro dacábhir dácagvaih
          súryam viveda támasi ksiyántam //
       7: jyótir vynīta támaso vijānán —
    44, 2: haryánn usásam arcayah
          súryam haryánn arocayah /
VI, 17, 3: avih sáryam krnuhí pipihiso
          jahí cátrūnr abhí gá indra trndhi //
       5: yébhih sáryam usásam mandasanó
          ávāsayo apa drlháni dárdrat |
    21, 3: sá it támo 'vayunám tatanvát
          súryena vayúnavac cakāra /
```

II, 11, 18; 19, 3; III, 34, 4; VI, 32, 2; VIII, 3, 6; 12, 9; 89, 4. 7; 98, 2. Zu diesen Versen wäre die vereinzelte Stelle AV. IV, 10, 5 zu stellen, wonach die Sonne aus Vrtra geboren wird: samudráj jātó manír vrtráj jātó divākarák. Durch RV. I, 32, 4; 51, 4 wird sie klar.

<sup>1)</sup> Pañcat. V, v. 34.

die Rinder aus dem Stalle treiben, und mit der Uşas kehren Opfer, Sūrya, Agni wieder. Es ist das Ende des Pitryāna, das ein Teil der der Uşas gewidmeten Lieder begrüsst und auch die indische Welt noch als Wiederkehr der Götterzeit ansieht. Wir dürfen uns hierbei nicht von den späteren indischen Anschauungen allein leiten lassen; die vedischen Zeiten, in denen sich Neues und Altes berührt, sind zu complicirt, um von einem Standpunkt aus beurteilt zu werden. Vereinzelt heisst es zwar im RV. schon, entsprechend der späteren Zeit, dass die Götter ,den im Meer verborgenen' Sürya herbeischafften 1), oder dass Brhaspati, drei zugleich aus dem Ozean (udadhéh Sav. valat) herausschnitt 3); aber Vrtra wird niemals mit samudrá, fast nie mit vrstí oder varsá 3), sondern immer nur mit åpah oder mit tamás verbunden; wir hören auch nicht, dass Indra die Sonne aus dem Schosse der Wolken oder der Wasser befreit. Das dürfte für unsere Interpretation von Bedeutung sein. Die Götter, die Indra zujubeln, weil er Vrtra getötet hat, tun es nicht darum, weil Indra das Dunkel der Regenzeit vertrieben und nachher die Sonne an den Himmel gesetzt hat: denn in dieser fallenden Zeit des Jahres üben nicht die Götter, sondern die Manen ihre Herrschaft aus und diese sind devácatravah. Ihr Jubel wird sich auf den Beginn des Devayana beziehen, und darum deute ich diese Verse durchweg auf die Zeit des Pitryāna und die Wiedergeburt der Sonne zur Winterszeit.

In seinem Kampf gegen Indra streut  $\nabla r$ tra Nebel und Hagel aus:

<sup>1)</sup> X, 72, 7, oben II, 144.

<sup>2)</sup> X, 67, 5. Vielleicht kommt der Vers überhaupt nicht in Betracht. udadhi ist VII, 94, 12 n. propr. und in X, 67 weist v. 3 (açmanmáyāni náhanā), v. 4 (támas), v. 7 (adardar) auf einen anderen Weg. Soviel ist sicher, dass udadhi im Rk nicht, Wolke' (Gr.) heisst.

<sup>\*)</sup> Abgesehen vielleicht von svávrsti (I, 52, 5. 14), das Grassmann und Hopkins, PJAOS XVI, CCXXXVIII auf Vrtra beziehen. Cf. auch Bergaigne II, 186. 224.

I, 32, 13: násmai vidyún ná tanyatúh sişedha ná yám míham ákirad dhrādúnim ca /

II, 30, 3: míham vásāna úpa him ádudrot tigmáyudho ajayac chátrum índrah //

X, 73, 5: míhah prá tamrá avapat támānsi //1)

Mit mih und hrādúni wird nicht nur Vrtra, sondern auch die Marutschar (cf. I, 38, 7; V, 54, 3) in Verbindung gebracht. Es wäre an sich möglich, dass hier eine dichterische Ausschmückung vorliegt, die Vrtra Waffen dieser Art beilegt, ohne an klimatische Vorgänge damit anzuknüpfen. Andrerseits, wenn wir es wörtlich nehmen, ist klar, dass auch diese Waffen Vrtras aus einem nördlichen Lande ihm nachgebracht worden sein können, wo der fliehende Winter Nebel und ohnmächtige Schauer körnigen Eises' sendet. Auch in Indien lässt der Gedanke sich verstehen; die Hagelwetter fallen hauptsächlich in die Zeit, die unserem Frühjahr entspricht. Die Hagelfälle treten fast nur in der trockenen Zeit vom Februar bis März ein, in der Regenzeit fehlen sie fast ganz. Im Gangesthal bis nach Kalkutta herab bringen meist die Gewitterstürme aus NW. zwischen März und Mai gelegentlich auch einen Hagelfall'3). Hagel wird zwar nur einmal

<sup>2)</sup> Hann, Lehrbuch der Klimatologie II 2, 200. ,Durch den Hagelsturm vom 30. April 1888 gingen an einem Orte 230 Menschen zu Grunde (direkt erschlagen, teils auch erfroren)'. Blanford, meteorology of India (the Indian meteorologist's Vade-mecum) II, p. 136: Hail sometimes falls in a nor'-wester, more especially between February and May. The stones are generally of a large size..; and the small soft hail, the 'graupel' of the Germans, which is so common in England, is unknown in India... The relative frequency of hail-storms at different seasons of the year is shewn in the following table [nach Dr. Buist]:

| January . |  |  | 5  | May .  |   |  |  | 17 |
|-----------|--|--|----|--------|---|--|--|----|
| February  |  |  | 20 | June . |   |  |  | 4  |
| March .   |  |  | 31 | July . |   |  |  | 2  |
| April     |  |  | 34 | August | • |  |  | 0  |

<sup>1)</sup> Es wäre denkbar II, 30, 3; X, 73, 5 auf Indra zu beziehen, der die Mäyäs seines Gegners zu gebrauchen weiss.

als Waffe Vrtras erwähnt¹) und darum ist die Sache nicht von besonderer Wichtigkeit; aber soviel kann doch wohl gesagt werden, dass auch dieses Datum nicht besonders dazu ermutigt, in Vrtra einen Dämon der heissen oder der Regenzeit zu sehen.

Das letzte, was ich hier anzuführen habe, ist eine Stelle des Catapathabrāhmana. Dort heisst es II. 6, 1, 1. 2: mahāhavişā ha vai devā vṛtram jaghnuh | teno eva vyajayanta yeyam esām vijitis tām / atha yān evaisām tasmint samgrāme 'ghnans tān pitryajnena samairayanta | pitaro vai ta āsans tasmāt pitryajño nāma | 2: tad vasanto grīsmo varsā ete te ye vyajayanta çarad dhemantah çiçiras ta u te yan punah samairayanta und dazu vergleiche man II, 1, 3, 1: vasanto grīsmo varsās te devā rtavah carad dhemantah ciciras te pitarah. Brāhmaņa weist hier Frühling, Sommerzeit etc., also in einigem Gegensatz zu der sonstigen Anordnung des Devayana die Zeit zwischen den Äquinoktien, den Göttern zu; Gewicht kommt der kleinen Verschiebung nicht zu<sup>2</sup>). Aber von Bedeutung ist, dass Vasanta, Grīsma, Varsāh hier Vrtra besiegen und dessen Herrschaft in die dunkle Zeit des Jahres, nicht in den Sommer verlegen. Der Gang meiner Untersuchung wirft auf diese Stelle des Brāhmana Licht<sup>8</sup>)

September . . . . 2 | November . . . . . 4
October . . . . 3 | Dezember . . . . . . 5
Cf. auch Balfour, Cycl. s. v. Hailstorms.

<sup>1)</sup> Brunnhofer, BB. XXVI, 101 erklärt in RV. I, 80, 12 vépas als Hagel und stellt es av. vafra, neup. berf etc. "Schnee" nahe.

<sup>2)</sup> Cf. Thibaut, Grundriss III, 9 § 6.

<sup>\*)</sup> Ich darf nicht unterlassen, noch die Beschreibung des Winters hierherzusetzen, die wir Çat. Br. I, 5, 4, 5 (52) finden: hemanto vā rtūnām svāhākāro, hemanto hīmāh prajāh svam vaçam upanayate tasmād dheman mlayanty osadhayah pra vanaspatīnām palāçāni mucyante pratitarām iva vayānsi bhavanty adhastarām iva vayānsi patanti vipatitalomeva pāpah puruso bhavati / Die Beschreibung der Jahreszeiten II, 2, 3, 8 ist unwesentlich (yad eva purastād vāti tad vasantasya rūpam / yat stanayati tad grīsmasya yad varsati tad varsānām yad vidyotate tac charado yad vrstvodgrhnāti tad dhemantasya).

und warnt aufs Neue davor, solche bisweilen kraus erscheinende Aussprüche ohne Weiteres zu verwerfen. Man kann mit ihrer Hilfe zwar keine vedische Mythologie schreiben, aber manche von ihnen mit der Zeit doch erklären, und selbst die mehrfach ausgesprochene wunderliche Ansicht, dass Vṛṭra = Soma sei ¹), wird verständlich, wenn wir bedenken, dass Soma nur ein hier nach Belieben eingesetzter Name für "Mond' sein kann und der Mond Herr des Winters ist ²).

Ich darf jetzt dazu übergehen, die Stellung Indras im Ritual zu behandeln, dessen Angaben eine wichtige Bestätigung für meine Deutung Indras sind; denn trotz seiner bunten Zusammensetzung, die es der Rücksichtnahme auf die Wünsche verschiedener Schulen und Familien verdankt, weist es doch Indra eine nie schwankende Stellung in der Mitte der grossen Somaopfer an.

<sup>1)</sup> VMyth. I, 534.

<sup>&</sup>quot;) Hierzu noch einige Bemerkungen. 1) Es mag hier des Namens rauhiná gedacht werden, der RV. I, 103, 2; II, 12, 12 (yó rauhinám ásphurad vájrabáhur dyám āróhantam); AV. XX, 128, 13 dem Feinde Indras beigelegt wird. Wir sind berechtigt, es als Gestirnname (Kāç. zu IV, 3, 37) oder auch als Metronymikum zu fassen: "Sohn der Rohinī·. Von den 33 Töchtern des Prajāpati wohnt der Mond gegen sein Versprechen nur der Rohinī bei und wird dafür mit Abzehrung bestraft (Weber, Naks. II, 277). Wäre die Rohinī ein Gestirn, das den Eintritt oder den Höhepunkt des Winters bezeichnete, so würde sich jene Benennung Ahis erklären. 2) Man vergleiche Indras Bezeichnung als Rbhukṣan und seine Beziehung zu den Rbhus oben S. 138. 3) In dem bekannten Spruch ādityasyāvṛtam anvāvarte wechseln mit ādityasya auch sāryasya, aindrīm oder sie stehen nebeneinander. Citate bei Caland, een indogermaansch Lustratie-gebruik p. 10.

## Indra im Ritual.

Es ist im Rahmen dieser Untersuchung nicht möglich und auch nicht notwendig, alle Opfer, bei denen Indra eine Rolle spielt, im Einzelnen zu besprechen. Dem Zweck meiner Arbeit wird es genügen, die seine Stellung charakterisirenden Hauptmomente hervorzuheben.

Die Tradition, die bei dem Kultus anderer Götter eine so wichtige Stelle hat, zeigt sich auch im Indrakult lebendig. Die Dichter der vedischen Lieder berufen sich auf ihre Vorfahren, deren Freund Indra war 1), und wie diese, so wetteifern die Nachkommen mit Liedern um Indras Gunst., Wie ungemolkene Rinder' brüllen sie ihm zu 2), Opfer stärken seine Kraft 3) und als Gegengabe erwartet der Dichter Erfüllung seiner Wünsche: sánti kámāso, harivo, dadiş tvám, smó váyam, sánti no dhíyaḥ (VIII, 21, 6). Der Opferer und der Gott stehen im Wechselverhältnis; der Veda ist noch weit entfernt von der Anschauung späterer Zeiten, dass grosse Opfer die Macht des Götterkönigs bedrohen 4).

Von den Opfern ist das wichtigste der Agniştoma.

# 1. Agniștoma.

Ich habe schon vol. I, 256 die Beteiligung Indras an den drei Savanas dieses Opfers geschildert. Ihm kommen die ukthāmada's zu, von den Metren hauptsächlich die Tristubh, von den Sāmans Brhat. Er hat Anteil an der Morgen-, wie an der Abendspende, vornehmlich aber an dem Mittagstrunk. Das Çat. Brāhm. II, 4, 4, 12. 13 sagt zwar bei einer anderen



<sup>1)</sup> Z. B. RV. VI, 21, 5. 6. 8; 22, 2; 34, 1; VII, 22, 9.

<sup>2)</sup> RV. VII, 32, 22.

<sup>8)</sup> Z. B. RV. VIII, 14, 5.

<sup>4)</sup> Z. B. Ragh. III, 48 ff.

Gelegenheit 1) āgneyam hi prātahsavanam, — aindram hi mādhyandinam savanam, — vaicvadevam vai trtīyam savanam, und dem entspricht die Verteilung der acht-, elf- und zwölfsilbigen Metren; wir finden dieselbe Anordnung auch in dem das Dyādacāha einleitenden Tryaha, dessen drei Tage der Reihe nach Agni, Indra, resp. den Viçve devāh gehören und eine Nachbildung der drei Savanas des einzelnen Tages zu sein scheinen<sup>2</sup>). Aber das ist nur die eine Version; denn sowohl der RV., der wiederholt Indra die Morgen- und auch die Abendspende zuweist, als die Sütralitteratur zeigen Indra bei allen Savanas beteiligt. Daran wird nichts dadurch geändert, dass die Grahas der Morgen- und Abendpressung in der kanonisch gewordenen Form überwiegend anderen Göttern gehören und Indras Stellung etwas beschränken; denn die Prasthitayājyās 3) und die Subrahmanyāformel beweisen, dass auch in späterer Zeit Indra als eigentlicher Herr des Opfers galt. Die Formel ist in ihrer den Kanvas eigentümlichen Fassung ein alter Bestandteil des Rituals; sie enthält eine Reihe von Anspielungen auf Sagen, die in einzelnen Gotras im Schwange waren 4) und ist auch dadurch, dass sie Indra als

<sup>1)</sup> Bei dem Dākṣāyaṇaopfer.

<sup>2)</sup> Ait. Br. IV, 29, 1: agnir vai devatā prathamam ahar vahati — 31, 1: indro vai devatā dvitīyam ahar vahati — V, 1, 1: viçve vai devā devatās trtīyam ahar vahanti. Die Verteilung der Metra, Stomas, Sāmans an den drei Tagen entspricht der Verteilung bei den drei Savanas (I: trivṛt, rathamtaram II: pañcadaça, bṛhat etc.). TMBr. VIII, 4, 5; 5, 11 wird erzählt, dass Indra vor der Abendpressung sich geekelt habe.

<sup>\*)</sup> Cf. Åp. ÇS. XII, 23, 4: prātah prātahsāvasya çukravato manthivato madhuçcuta indrāya somān prasthitān presya; mittags: XIII, 4, 14: mādhyandinasya savanasya niskevalyasya — çukravato manthivato madhuçcuta indrāya —; abends: XIII, 12, 2: trtīyasya savanasyarbhumato vibhumato prabhumatah vājavatah savitrvato brhaspativato viçvadevyāvatas tīvrān ācīrvata indrāya —.

<sup>4)</sup> Çat. Br. III, 3, 4, 18 indrāgaccha, hariva āgaccha, medhātither meşa, vrşaņaçvasya mene, gaurāvaskandin, ahalyāyai jāra, kauçika brāhmana, gautama bruvāna ahe sutyām devā brahmāna āgacchata (cf. Weber, ISt. I, 38; IX, 40. 295; Eggeling, SBE. XXVI, 81<sup>1</sup>, 2; 82; Hanns Oertel, JAOS.

Kauçika¹) und Gautama bezeichnet, merkwürdig. Alle Familien, die auf Aruni's Weisung mit dieser Formel Indra zum Opfer luden, sehen in Indra den eigentlichen Herrn des ganzen Opfers²). Wie aber auch die Abweichungen bei der Morgen- und Abendspende zu erklären seien, in dem einen Punkte stimmen alle Hymnen überein, dass sie Indra ent-

XVIII, 34 ff. Rituallit. p. 127) und von andern vedischen Texten: MS. II, 5, 5 (54, 7). Ait. Br. VI, 3, 1 ff.; Sadv. Br. I, 1, 1 ff. T. Ār. I, 12, 3. 4). Aus dem RV. vgl. zu mesá I, 51, 1; 52, 1; VIII, 2, 40; 97, 12; zu ménā I, 51, 13; 121, 2; zu Ahalya Weber, SBBAW 1887, p. 903. Rām. I, 48, 12 ff. (Böhtlingks Chrestomathie<sup>2</sup>, p. 87). Hier wie bei gaurāvaskandin ist anzunehmen, dass die Nividformel aus Materialien andrer, zu den Rkfamilien nicht gehörender Gotras gebildet worden ist.

Eine Anspielung auf eine andere Form der Subrahmanyā findet sich RV. VIII, 17, 12: çácigo çácipūjanāyám ránāya te sutáh / ákhandala prá hūyase //

Dem Geheimnamen, den Indra — der einzige von Göttern meines Wissens, dem einer beigelegt wird — führt, bin ich im Ritual nicht begegnet. Erwähnt wird Indras guhyam nama schon RV. X, 55, 1; nach Çat. Brāhm. V, 4, 3, 7 lautet er "Arjuna", cf. Weber, Ind. Lit. 2 S. 127; Naks. II, 317; Rājasūya 56. 57

- i) Auch anderwärts heisst er so; nicht nur im RV., sondern auch z. B. im Divyāvadāna (cf. Index s. v.).
- \*) An Stelle dieser Formel tritt bei den Agnistutopfern eine andere. Lätyäyana sagt I, 4, 1: "bei den Agnistutopfern gehört der Nigada Agni. 2: Dort lautet die Formel der Gautamas: agna agaccha rohitäbhyam brhadbhano dhümaketo jätavedo vicarsana ängirasa brähmanängirasa vor dem Hinweise auf den Presstag [d. h. vor dem Hinweis, am so und sovielten ist Somatag']. 3: agnayah tritt für das Wort deväh ein. 4: Die Formel des Dhänamjapya lautet: agna ägaccha, rohitava ägaccha, bharadväjasyäja, sahasah süno, värävaskandin, usaso jära, ängirasa etc. Die Wahl der Formel ist unter den Chändogyas (cf. Kät. XXII, 5, 1) Gegenstand einer Meinungsdifferenz gewesen. Das Jaim. Brähm. bemerkt: tad ähuh kimdevatyä subrahmanyeti / aindrīti brüyād indram hy enayāhvayatīti /— etad dha tat tām ha vā eke yathādevatam āhvayanti sarvägneyīm agnistuta aindrīm indrastomasya vaiçvadevīm vaiçvadevasya aniruktām aniruktasya / tad u çaçvan na tathā (Hanns Oertel, JAOS XVIII, p. 36).

Dieser Gegensatz, der einen alten Kultunterschied der vedischen Geschlechter bedeutet haben wird, ist von Wichtigkeit. Nach dem weder allein 1) oder, wie bei den Viçvāmitras, ihm und den Maruts die Mittagspende zuweisen. Das spätere Ritual hat seine Praxis den Viçvāmitras entlehnt und so sehen wir in unsern Sūtras von den vier Grahas der Mittagpressung drei ,dem marutbegleiteten 1ndra, einen dem Mahendra gewidmet 2).

Die Stellung, die man hier in des Tages Mitte Indra einräumt, ist von Bedeutung für das Verständnis Indras; denn sie erweist den in der Mitte des Tages besonders hervorgehobenen Gott als Sonnengott und bestätigt mein oben gewonnenes Resultat. Indra führt hier den Namen Mahendra, der nach Aussage der Brahmanas dem über Vrtra siegreichen

kanonischen Ritual heisst die Grundform aller Somaopfer "Agnistoma, (Rituallit. 124); nicht eben mit Recht, da Agni dabei keineswegs besonders zur Geltung kommt. Sache und Name decken sich nicht; die recipirte Form ist tatsächlich ein Indrastoma, kein Agnistoma und sollte auch diesen Namen führen, da man ja Indra mittels der Subrahmanyā dazu ruft. Das Ritual kennt unter den vielen Ekāhas auch einen nicht besonders bemerkenswerten Indrastoma; es scheint mir, als ob hier irgend ein Kompromiss zwischen zwei Richtungen stattgefunden habe, deren eine dem Agnistoma den Namen, deren andere ihm den Inhalt gab. Der Tatbestand dürfte der gewesen sein, dass ein Agnistut (= Agnistoma) mit einer Agni-Subrahmanyāformel neben einem Indrastut (= Indrastoma) mit einer Indraformel stand und beide in der angegebenen Weise vereinigt wurden. Die Angabe Lātyāyanas ist nach meiner Meinung wichtig, weil sie einen Einblick in die Geschichte des Rituals und das Verfahren der Ritualisten gestattet.

<sup>1)</sup> VMyth. I, 257.

²) Von anderen Libationen kommen hinzu 1) wie beim Morgenopfer die Çukrāmanthinau, 2) wie früh und abends der Āgrayaṇa, 3) der Ukthya (drei Ukthyavigrahas), bei dessen Schöpfen und Niedersetzen mittags der Widmungsspruch allein Indra gewidmet wird, 4) die drei Atigrāhyapātras (von denen der Pratiprasthātr den für Agni, der Nestr den für Indra, der Unnetr den für Sūrya schöpft). Rituallit. 132. Aber immer bleibt Indra die Hauptperson; cf. Ait. Br. III, 27, 1: tasmin (mādhyandine) tristubham chandasām adadhur, indram devatānām. VI, 11, 14: tāsām etā abhitrnavatyo bhavantīndro vai prātahsavane na vyajayata, sa etābhir eva mādhyandinam savanam abhyatrnat; 30, 10: aindro vai madhyandinah—

und zum Mahārāja erhöhten Gotte zukommt 1). Der Agnistoma entspricht dem Jahreslauf<sup>2</sup>); er wird Ait. Br. III, 43, 5 ein rathacakram anantam genannt<sup>8</sup>) und III, 44 mit der Sonne verglichen, deren Lauf die Recitationsweise folge. Der Tag ist das Jahresbild und so versinnbildlicht der Agnistoma-ekāha den Lauf des Jahres. Damit wird Indra nicht nur in den Zenith des Tages, sondern auch des Jahres gerückt. Der Sommer bezeichnet die Höhe der Herrschaft des Sonnengottes und wir finden, dass die Brāhmaņas Indra häufig den Sommer zuschreiben z. B. MS. II, 7, 20 (105, 3): daksinā dig grīsma rtur indro devatā kṣatram draviņam —; III, 15, 10 (180, 7. 8): indrāya traistubhāya pañcadaçāya bārhatāya graişmāya purodāçam ekādaçapālam4); TS. II, 1, 2, 5: grīşme madhyamdine samhitām aindrīm; VII, 5, 14; TMBr. VI, 1, 8: indro devatā rājanyo manusyo grīsma rtuh; Çat. Br. XIII, 5, 4, 28 (p. 996): sadbhir agneyair vasante sadbhir aindrair grīşme şadbhih pārjanyair vā mārutair vā varşāsu 5). Ausserungen

¹) Çat. Br. II, 5, 4, 9: indro vā esa purā vṛṭrasya vadhāt / atha vṛṭram hatvā yathā mahārājo vijigyāno evam mahendro 'bhavat / TS. VI, 5, 5: mahān vā ayam abhūd yo vṛṭram avadhīt. Ait. Br. III, 21: sa mahān bhūtvā devatā abravīd uddhāram ma uddharateti — sa etam māhendram graham abrūta, mādhyamdinam savanānām niṣkevalyam ukthānām triṣṭubham chandasām pṛṣṭham sāmnām /

<sup>2)</sup> Ait. Br. III, 39, 6: sa vā esa samvatsara eva yad agnistomah — 41, 1: samvatsaram evānūkthyo 'gnistomam apyeti. TBr. I, 2, 2, 1: agnistomasammitah suvargo loka iti, dvādaçāgnistomasya stotrāni dvādaça māsāh saņvatsarah.

<sup>3)</sup> Rituallit. S. 124.

<sup>4)</sup> Alle Jahreszeiten sind mit ihm MS. III, 11, 12 (p. 159, 1 ff.) verbunden.

<sup>5)</sup> Kāt. XX, 8, 30. Die Monate des Grīsma sind çukra und çuci; also gehören im Ritual nicht nabhas und nabhasya, die Monate der Regenzeit Indra. Daher auch gelegentlich die Bemerkung: grīsme vā indro vrtram ahan. Indra ist das Vorbild des Kṣatriya. Darum ist auch der Sommer die Zeit, in der ein Kṣatriya oder einer, der Çrī wünscht, das Feuer anlegen soll. (Kāt. IV, 7, 6.) In der Sonne, nicht im Gewittergott sieht auch die spätere Litteratur den Typus des Kriegers. Ich führe hier

der Brāhmaṇas haben zwar nur bedingten Wert; aber sie stehen hier in unmittelbarem Zusammenhang mit der durchgängigen Praxis des Rituals und bewahren in diesem Falle gewiss eine alte Tradition. Schon RV. X, 179, 2 zeigt Indra in deutlicher Beziehung zur Sonnenwende, und Vers 3 desselben Liedes lädt ihn zur Mittagpressung. Ob die gelegentlich auftretenden Bemerkungen, dass Indra gleich Äditya oder Sūrya sei, hierher zu rechnen sind oder auf deduktivem Wege zustande kamen, mag dahingestellt bleiben. Die Identifikationslust der Brāhmaṇas kann mitgewirkt haben, obwohl im Allgemeinen dieser Faktor mit mehr Vorsicht ins Feld geführt werden sollte 1).

Ausser den Somaspenden empfängt Indra die Savanīyapurodāças und den Dadhigharma, worüber ausführlicher, als vol. I, 226 ff. geschehen ist, zu handeln nicht nötig scheint. Einige Worte müssen aber bezüglich des Hāriyojana hinzu-

noch einmal die charakteristische Pälistelle an, die ich schon JRAS. 1897 citirt habe: Dhammapadam 387:

divā tapati ādicco rattim ābhāti candimā | sannaddho khattiyo tapati jhāyī tapati brāhmano.

¹) Ich notire folgende Beispiele: MS. I, 10, 16 (155, 19): asau vā āditya indrah. TS. V, 7, 1c: asau vā āditya indra eşa prajāpatih. Çat. Br. I, 6, 4, 18: tad vā eṣa evendrah ya eṣa tapati / athaiṣa eva vrtro yac candramāh. II, 3, 4, 12; III, 4, 2, 15 etc. Kauṣ. Brāhm. VIII, 3: yam etam āditye puruṣam vedayante sa indrah sa prajāpatih —. Jaim. Up. Brāhm. I, 28, 2: sa yas sa indra eṣa eva sa ya eṣa eva tapati [Komm. zu TBr. I, 5, 11, 4; II, 4, 2, 4; 4, 6, 11]. TĀr. III, 11, 8 ¹², ²⁰. Cf. auch Ludwig RV. V S. 4. Nicht zu übersehen ist AV. XIII, 3, 13: — sá mitró bhavati prātár udyán sá savitā bhūtvāntárikṣeṇa yāti sá indro bhūtvā tapati madhyató divam / (ein Vers, der nach meiner Meinung wörtlich zu nehmen ist) und RV. VIII, 52, 7; 93, 1. 2. 4, wo Indra und Sūrya, entgegen dem gewöhnlichen ṛgvedischen Gebrauch als Synonyma behandelt werden (es handelt sich, wie zu beachten ist, um das VIII. Buch).

In dasselbe Gebiet fallen einige wenige Stellen, die Indra den Tag überweisen; TBr. I, 1, 4, 3: ägneyī vai rātrih — aindram ahah II, 1, 2, 7. Cf. noch VS. III, 9: sajū rātryendravatyā, — sajūr usasendravatyā; TBr. III, 6, 2: usāsānaktā — samsmayamāne indrena devaih. Hier ist Indra gleich Sūrya oder Vivasvant und seinen zwei Frauen (VMyth. II, 47 Anm. 2).

gefügt werden. Bei den Vorbereitungen zum Opfer werden auch die 'Dhānās' für 'Indra harivant' bereitgestellt und mit Butter angerührt¹). Weiter gibt Āp. folgende Vorschriften: XIII, 17, 1: 'Der Unnetr schöpft, wenn die Umlegehölzer ins Feuer geworfen [und der Samsrāva geopfert] sind, den Hāriyojanagraha. 2: Mit dem Spruch: upayāmagrhīto'si harir asi [hāriyojano, haribhyām tvā] schöpft er mit dem Dronakalaça den ganzen Āgrayana, setzt ihn aber nicht hin. Er mischt ihn reichlich mit Dhānās, setzt ihn auf den Kopf, geht hinaus und erteilt die Befehle: indrāya harivate 'nubrūhi, indrāya harivate preṣya oder dhānāsomebhyo 'nubrūhi, dhānāsomān prasthitān preṣya. Charakteristisch ist, dass man dann beim Verzehren dieses Graha die Dhānās nicht kaut, sondern in offenbarer Imitation 'schmatzend' isst: kṛṣyai kṣemāya rayyai poṣāya lautet der dem Bhakṣana folgende Japa.

Diese Ceremonie hat insofern ein gewisses Interesse als sie in beschränktem Masse eine Fortsetzung des rgvedischen Rituals ist. Der RV. kennt noch nicht Indras Elefanten, aber er erwähnt sehr häufig Indras Rosse<sup>2</sup>) und legt ihnen verschiedene Eigenschaften bei; die Zahl schwankt beständig, bald sind es zwei, bald mehr, ja auch tausende von Rossen, die Indra fahren und zu des Opferers Hause kommen<sup>3</sup>); selbst in demselben Liede<sup>4</sup>) wechselt die sachlich ganz bedeutungslose Zahl. Ich habe hierbei den Eindruck empfangen, als ob in Bezug auf den Harikult zwischen den einzelnen Mandalas und vor allem zwischen dem RV. und der späteren

<sup>1)</sup> Genaueres Ap. XII, 4, 6. 12.

<sup>2)</sup> Elefanten sind Tiere des Ostens, Rosse die des Westens, Maultiere die des Nordens. Kāt. XXII, 2, 23. 24. Vgl. auch Rām. I, 6, 22, wonach die besten Rosse aus Kamboja, Balkh etc. stammen.

<sup>\*)</sup> II, 18, 4: å dvåbhyām háribhyām indra yāhy å catúrbhir å saðbhír hūyámānah / ástābhír daçábhir etc.; VI, 47, 18: çatá dáça; VIII, 1, 24: å tvā sahásram ā çatám yuktá ráthe hiranyaye — u. s. w.

<sup>4)</sup> Z. B. III, 43, 3 und 4; VIII, 1, 9 und 24. 25; 13, 10 und 11; X, 44, 2 und 3.

Liturgie ein Unterschied obwalte und der Kult der Indrarosse früher grösser gewesen sei als später, wo er auf die
Abendpressung eingeschränkt ist. Es heisst z. B. I, 62, 13:
návyam átakşad bráhma hariyójanāya — nodhāḥ; 63, 9:
ákāri ta indra gótamebhir bráhmāny óktā námasā háribhyām | supéçasam vájam á bharā naḥ, prātár makṣā dhiyávasur jagamyāt ||

Besonders fällt der Name auf; denn wir würden beim Abendsavana nicht einen hariyojana-, sondern eher einen harivimocanagraha erwarten; denn jener passt besser auf eine Darbringung beim Morgensavana<sup>1</sup>). Es dürften demnach bei der Redaktion des Rituals Schiebungen vorgenommen worden sein, bei denen das Hariyojana auf den Abend verlegt wurde, der alte durch den Rk sakrosankt gewordene Name aber blieb.

<sup>1)</sup> Erwähnt werden die Dhānās für Indra I, 16, 2; IV, 24, 7; VI, 29, 4; X, 28, 1. Es ist, wenn ich nichts übersehe, nur in Buch III gesagt, dass die Rosse gefüttert werden; das scheint somit vorwiegend Brauch der Viçvāmitras zu sein, die Indra haryaçva oder den Rossen allein die Dhānās spenden. Es kommen in Betracht:

<sup>.</sup> III, 35, 3: grásetam áçva vi mucehá çóna divédive sadfçīr addhi dhanáh /

<sup>7:</sup> krtå dhāná áttave te háribhyām //

<sup>43, 4; 52, 1:</sup> dhānāvantam karambhinam apūpāvantam ukthinam / indra prātār jusasva nah //

<sup>5:</sup> mådhyamdinasya sávanasya dhānáh —

<sup>6:</sup> trttye dhānáh sávane —

<sup>7:</sup> půsanváte te cakrma karambhám hárivate háryaçvaya dhānáh /

Es ist hieraus wohl zu entnehmen, dass die Viçvāmitras sich noch nicht, wie das spätere Ritual, auf die Abendspende für Indras Rosse beschränkten. Von den Versen des RV. verwendet Çānkh. ÇS. (VIII, 8, 1. 3) nur III, 53, 2; I, 82, 6 als Anuvākyā resp. Yājyā. Āçv. VI, 11, 9 ff. verwendet III, 53, 6; I, 82, 6 bei den letzten Tagen der Ahīnas (und bei Ekāhas); bei andern III, 53, 2 oder 5; I, 177, 4. Die Verse RV. III, 52, 1. 5. 6 schreibt Āçv. V, 4, 2 ff. vor.

## 2. Andere Somaopfer.

Der Agnistoma ist nicht das einzige Somaopfer, an dem Indra hervorragenden Anteil hat. Noch ausschliesslicher tritt seine Verehrung bei dem Mahāvrata. Sodacin und Atirātra Das Mahāvrata würde eine ausführlichere und mehr ins Einzelne gehende Behandlung, als ihm bisher zu Teil geworden ist, verdienen 1). Wie der Vişuvant, an dem Sürya der Mittelpunkt ist, stellt es einen der Wendepunkte des Sonnenjahres dar, ob man es nun mit mir auf die Mittsommerfeier oder auf die Wintersonnenwende beziehen will. Der Atirātra, mit seinem Namen schon dem RV. (VII, 103)2) bekannt, ist gleich dem Mahävrata ein ausgelassenes Fest (wie in späterer Zeit Indras Himmel die meisten weltlichen Freuden bot) und wird die ganze Nacht hindurch gefeiert. Man soll sich nicht dem Schlaf hingeben und weiht jeden dem Hauptgraha folgenden Graha indrāya apiçarvarāya 3). Die Brāhmanas lassen keinen Zweifel, dass auch dieses Fest mit der Jahreswende im Zusammenhang steht: samvatsaró vaí samudrás, tásyaitát pārám yád atirātraú (TS, VII, 5, 1, 2)4). Die Metra helfen Indra, der sich vor der Nacht, der Finsternis und dem Tode' fürchtet, über sie hinweg 5). Mir

<sup>1)</sup> Sonnwendfeste; Rituallit. 157; Oldenberg, Rel. d. V. 444.

<sup>2)</sup> Bloomfield, JAOS XVII, 173ff.

<sup>3)</sup> Eggeling, SBE XLI, p. XVIII. Rituallit. 138. Die Umstände führen darauf hin, apiçarvará hier nur mit "nächtlich" zu übersetzen. Bloomfield, JAOS XVI (contrib. V. ser. p. 37) nimmt für den Rk apiçarvará "rather as the end of the night" an; aber der Sprachgebrauch der Brähmanastellen, die B. anführt, weisen auf die Nacht ohne Einschränkung hin.

<sup>4)</sup> TMBr. X, 4, 2: cakşuşī atirātrau, kanīnake agnistomau. 3: samvatsarasya vā etau danstrau yad atirātrau tayor na svaptavyam samvatsarasya danstrayor ātmānam ned apidadhānīti. TS. VII, 4, 1, 3: atirātrav abhito bhavatah — Kauş. Br. XVII, 5: atha yad atirātram upayanty etāvān vai samvatsaro yad ahorātre tad yad atirātram upayanti samvatsarasyaivāptyai. TBr. I, 3, 4, 3: devayānān eva patha ārohaty atirātrena.

<sup>5)</sup> Ait. Br. IV, 5. Der Atirātra wird, wie das Mahāvrata, häufig bei Bildung der mehrtägigen Opfer verwendet und dient als Einleitungsresp. Schlusstag. Die Texte reden daher häufig von den zwei Atirātras.

scheint, soweit sich ohne genaue Erwägung der Einzelheiten urteilen lässt, dass es sich auch hier um eine der Formen, in die man die Sonnwendfeier gekleidet hat, handelt. Wenn wir erwägen, dass das Ritual ein Mosaik ist, das sich aus den Traditionen der verschiedenen Familien zusammensetzt, so wird es nicht überraschen, dasselbe Fest mit verschiedenen Namen und Bräuchen ausgestattet zu sehen.

Von den grossen Ekāhas wäre noch der Sodaçin zu erwähnen, dessen Hauptcharakterzüge von Eggeling und mir schon früher hervorgehoben sind 1). Auch hier ist die Beziehung auf die Sonne im Allgemeinen erkennbar, wenn auch die genauere Bestimmung des ganzen Opfers nicht klar ist und namentlich die Bedeutung der ,16' bei diesem Opfer der Aufklärung harrt 3). Während einige Texte sagen, sodaçin sei Indra, meinen andere, er sei vajra. Wenn wir aber alle Bestimmungen zusammenhalten, so ergibt sich erstens, dass das Opfer ein Sonnenzauber und zweitens, dass es ein "Erhöhungsopfer" ist. Als Sonnenzauber deuten es einige Bemerkungen der Brähmanas 3) und die rituellen Vorgänge, die ich durch die von Lätyäyana gegebenen Vorschriften illustriren will. III, 1, 1: "Der Udgät, der das

<sup>1)</sup> Eggeling l. c. Rituallit. p. 137. Unwesentlich für diese Untersuchung ist der von den Yājñikas darüber geführte Streit, ob der sodaçin ein selbständiges Opfer ist oder nicht (TS. VI, 6, 11 und Weber's Anm.). In letzterem Falle bildet er den 4. Tag des Sechstagopfers.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ait. Br. IV, 1, 5: kim sodaçinah sodaçitvam iti / sodaçah stotrānām, s. çastrānām, sodaçabhir aksarair ādatte sodaçibhih pranauti / sodaçapadām nividam dadhāti. Geschöpft wird der Graha (nach Kāt. XII, 5, 2) in einem viereckigen Khādiragefāss.

<sup>\*)</sup> Kauş. Br. XVII, 1: tad asau vai sodaçī yo 'sau tapati | etam eva tat prīnanti | atho sodaçam vā etat stotram sodaçam çastram tasmāt sodaçīty ākhyāyate — atho indra u vai sodaçī — TMBr. XII, 13, 8: ekavinçāyatano vā esa yat sodaçī. Ait. Br. III, 41, 2: — ekavinçam sodaçī sāma trivṛt sandhih, sā tṛṅçat sa māsah. 4: so 'sāv ekavinço 'dhyāhitas tapati | viṣuvān vā esa stomānām | daça vā etasmād arvāñcas trivṛto daça parāñco, madhya esa ekavinça ubhayato 'dhyāhitas tapati (Komm. zu 2: kim ca sodaçastotre yat sāmāsti tad ekavinçam bhavati).

Sodacisāman singen will, - blicke auf den Sodacigraha mit dem Spruch: yasmād anyah 1). 2. In genau dieser Weise bei der Morgenpressung. 3. Und ebenso auch bei den beiden folgenden Savanas, wenn sie ihn da schöpfen sollten. 4. Ein Rappen soll an der östlichen Thür der Opferhütte, nach Westen gewendet, halten' [schreibt] Dhānamjapya [vor]. 5. An der westlichen Thür, nach Osten gewendet' [sagt] Candilya. 6. Fehlt ein Rappen, dann ein dunkelfarbiges Pferd<sup>2</sup>). 7. In Ermangelung dessen irgend ein anderes<sup>8</sup>). 8. Ist kein Pferd da, dann ein Rind oder ein Bock. 9. Wer das Anga des Sāmans singt, der soll ein Goldstück halten 4). 10. Während sie das Nidhana singen, halte es der Udgatr. 11. Oder alle sollen es [während des Singens] berühren. 12. Wenn die Sonne untergeht, singe er leise den ersten "Satz" 5) des Sodacin. 13. Wenn die Dämmerung hereinbricht, den zweiten in mittlerer Tonlage. 14. Wenn die Sonne untergegangen ist, laut den dritten [Satz]. [Oder] sie sollen dann, wenn [die Adhvaryus das Stotra] einleiten 6), singen. 16. [In diesem Falle] am Tage verhalten,

<sup>1)</sup> yasman na jātah paro anyah — trīni jyotīnsi sacate sa sodaçī /
2) cyāva. Der Kommentar erläutert dies dahin, dass es von unbestimmter Farbe sei; ,nicht schwarz, nicht weiss, es ist in der Mitte von beidem'.

<sup>\*)</sup> Nach Āp. XIV, 3, 3 ist das Pferd weiss oder ,braunrot' (aruna-piçanga); nach Kāt. XII, 6, 1 schwarz.

<sup>4)</sup> TMBr. XII, 13, 25: hiranyam sampradāyam sodaçinā stuvate / jyotişmān asya sodaçī bhavati / Es ist auch zu beachten, dass die Verse, mit denen der Graha geschöpft und besungen wird, das Wort hari enthalten müssen. QBr. IV, 5, 3, 4; TS. VI, 6, 11, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Rituallit. S. 101.

<sup>6)</sup> Āp. XIV, 3, 1: ,er leitet mit einem Goldstück [das an die Stelle des sonst gebräuchlichen Barhishalmes tritt] das Stotra für den Sodaçin ein, wenn die Sonne halb untergegangen ist. Vgl. Kāt. XII, 6, 1; Çat. Br. IV, 5, 3, 11: tam vai purāstamayād upākaroty astamite 'nuçansati. TS. VI, 6, 11, 6: samayāvisite sūrye sodaçinah stotram upākaroti. Hinzuzufügen wäre noch eine Bemerkung des TBr. I, 5, 3, 3: yat pratīcīnam madhyandināt prācīnam aparāhnāt tato devāh sodaçinam niraminīta (!).

nachts laut. 17. Dem Udgātr soll er Ross und Gold — geben<sup>« 1</sup>).

Diese Angaben lassen es nicht zweifelhaft erscheinen, dass die Darbringung des Sodaçin ein beim hereinbrechenden Dunkel vor sich gehender Sonnenzauber ist, und dies wird dadurch weiter bestätigt, dass einige Texte das Stotra als ekavinça bezeichnen<sup>2</sup>). Ein anderes, zur Charakteristik des Opfers dienendes Moment ist seine oben erwähnte Eigenschaft als Erhöhungsopfer. Denn Indra bringt das Sodaçinopfer, um nicht der schwächste unter den Göttern oder Geschöpfen zu sein, die Götter opfern es, um den Himmel zu erlangen, um nicht geringer zu sein als die Asuras<sup>3</sup>); der Einzelne, 'der über alle hinauszuragen wünscht', bedient sich seiner ebenfalls<sup>4</sup>). Wir werden hieraus schliessen, dass sein symbolischer

Der Komm. zu TMBr. XVIII, 6, 19 citirt aus der Çruti die Worte "nahno na rätreh"; man ist versucht an den Vertrag zwischen Indra und Namuci zu denken.

<sup>1)</sup> Nach Āp. XIV, 3, 7 besteht die Dakṣiṇā aus dem Ross oder einem Maultierweibchen. TS. VI, 6, 11: arunapicango 'çvo dakṣiṇā.

<sup>2)</sup> Cf. TS. VI, 6, 11, 4 und oben S. 217, Anm. 3. TBr. II, 2, 3, 7: asāv āditya ekavinçab.

<sup>\*)</sup> TS. VI, 6, 11, 1: devebhyo vai suvargo loko na prābhavat / ta etam sodaçinam apaçyan / tam agrhņata — yat sodaçī grhyate suvargasya lokasyābhijityai / indro vai devānām ānujāvara dsīt sa prajāpatim upādhāvat tasmā etam sodaçinam prāyacchat tam agrhņīta / tato vai so 'gram devatānām paryait / yasyaivam vidusah sodaçī grhyata agram eva samānānām paryeti; MS. IV, 7, 6; Çat. Br. IV, 5, 3, 1: tam nu sakrd indram bhūtāny atyaricyanta prajā vai bhūtāni tā hainena sadrgbhavam ivāsuh / 2: indro ha vā īkṣām cakre katham nv aham idam sarvam atitistheyam arvāg eva mad idam sarvam syād iti sa etam graham apaçyat — / TMBr. I, 10, 4: abhijid asi yuktagrāvendrāya tvendram jinva (sodaçin); XII, 13, 31: aparuddha yajāa iva vā eṣa yat ṣ. / kavīyasvina iva vai tarhi devā āsan / bhūyasvina asurāh /

<sup>4)</sup> Ausser TS. VI, 6, 11, 1 in der vor. Anm. cf. QBr. IV, 5, 3, 3: sarvam ha vā idam atitisthaty arvāg evāsmād idam sarvam bhavati yasyaivam vidusa etam graham grhņāti /

Zweck der ist, der Sonne Kraft zu verleihen<sup>1</sup>), und es den Abend des Tages oder besser den Abend des Jahres, die Wintersonnenwende, symbolisirt<sup>2</sup>).

Es darf nun nicht übergangen werden, dass mehrere Textstellen den Sodaçin nicht mit Indra 3), sondern mit dem "Donnerkeil") identifiziren. Der Unterschied scheint mir indes nicht von Bedeutung zu sein. Schon im RV. finden wir die Anschauung, dass die Lieder in Indras Arm den Donnerkeil legen 5). Ait. Brāhm. IV, 1, 1 sagt bei dem Prsthyaṣaḍaha, dass die Götter "mit dem ersten seiner Tage den Donnerkeil herstellten, mit dem zweiten ihn weihten, mit dem dritten ihn Indra übergaben, der ihn am 4. Tage warf. Daher recitirt er am 4. Tage das Soḍaçiçastra. Der Soḍaçin ist der Donnerkeil — 6). Zu der Erhöhung Indras gehört die Besiegung seiner Feinde, und zu seinem Siege bedarf er des Donnerkeils 7). Die Götter fertigen ihm den Donnerkeil und der Soḍaçitag mit seinen Ceremonien gibt ihm die Kraft den Donnerkeil zu führen.

<sup>1)</sup> TS. VII, 1, 5, 4: sodaçinam çansaty ahno dhrtyā açithilam-bhavāya.

<sup>3)</sup> Man beachte, dass am 4. Tage des Prathya mit den Aranis, wenn die Prathas gesungen werden, auf dem Schenkel des Udgätr Feuer gerieben und im Ahavaniya ein Opfer gebracht wird. Kät. XII, 3, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Z. B. TS. I, 4, 37 ff.; TĀr. X, 1, 10.

<sup>4)</sup> Z. B. Ait. Br. IV, 1, 2; TMBr. XIX, 6, 3. TS. VI, 6, 11, 4. 6 arunapiçango 'çvo daksinaitad vai vajrasya rūpam.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 63, 2; X, 44, 9; 92, 7; Bergaigne II, 239.

<sup>6)</sup> Nach Kāt. XXII, 11, 28 hat das Vajraopfer die Form des Ṣoḍaçin.

<sup>7)</sup> Die Waffe ist nicht ursprünglich in seiner Hand. Tvastr oder andere fertigen oder geben sie ihm; cf. Anm. 5; oben S. 172; RV. X, 43, 9: új jäyatām paraçúr jyótisā sahá sowie ZDMG. XLVIII, 418.

Ausser diesen Somaopfern empfängt er noch verschiedene andere, auf die einzugehen nicht notwendig scheint. Ich erwähne z. B. die *indrasya kuks*ī Lāt. X, 18, 4; TMBr. XXV, 11, 1; Çānkh. ÇS. XIII, 29, 23. 25; den fünften der sieben Saptāhas Kāt. XXIII, 5, 4 etc.

### 3. Die ländlichen Opfer.

Ich füge der Vollständigkeit hier eine kurze Darstellung der auf den Ackerbau bezüglichen Opfer an. Wir finden Indra in den Grhyas beim "Furchenopfer" erwähnt, bei dem die Furche ,Indras Gattin' genannt wird 1), und beim Navaprāçana, wo er in dem das Gerstenopfer begleitenden Spruch ,Herr des Pfluges' genannt ist<sup>3</sup>). Das Fest der Pflugbespannung hat Indra zur Gottheit<sup>3</sup>). An die Ceremonieen des Grhyarituals ist das Çunāsīrīyafest der Crautasütren anzureihen 4). Wir können aus der dabei verteilten Daksina erkennen, dass es sich auch bei ihm um ein ländliches Opfer handelt. Denn sie besteht aus einem mit sechs (nach Apastamba zwölf oder sechs) Stieren bespannten Pflug<sup>5</sup>), und die Verse, die zu den Opferhandlungen gehören 6), zeigen, dass es sich um eine Pflugweihe handelt; denn die Worte yuga, längala, sītā kehren darin wieder, und der Komm. zu Kaucika nennt die Handlung ein kṛṣiniṣpattikarman. In unsern Sūtratexten folgt das Çunāsīrīyaopfer auf die Vorschriften der Säkamedhäh und der Rudras Abzug feiernden Ceremonie; aber die Angaben schwanken, an welchem Tage das Fest eigentlich zu begehen sei. Einige

<sup>1)</sup> Pār. II, 17, 9: yasyā bhāve vaidikalaukikānām bhūtir bhavati karmanām indrapatnīm upahvaye sītām sā me tv anapāyinī bhūyāt karmanikarmani svāhā [Cf. Kum. Sambh. V, 61]. Cf. RV. VIII, 21, 3 Indra "urvarāpati" und seine Beziehung zur Fruchtbarkeit des Feldes in V, 33, 4:

purú yát ta indra sánty ukthá gáve cakárthorvárasu yúdhyan / tataksé sáryāya cid ókasi své výsa samátsu dāsásya náma cit

<sup>2)</sup> P. III, 1, 6: atha yavānām / etam u tyam madhunā samyutam yavam sarasvatyā adhi manāv acarkṛṣuḥ / indra āsīt sīrapatih çatakratuh kīnāçā āsan marutah sudānava iti. AV. VI, 30, 1.

<sup>\*)</sup> P. II, 13.

<sup>4)</sup> Kāt. V, 11; Āp. VIII, 20; MÇS. I, 7, 8; Āçv. II, 20; ÇÇS. III, 18; XIV, 9; Kauç. XX, 1 ff. — Cf. Weber, Nakş. II, 334 ff.

<sup>5)</sup> Auch 1-2 Kamele können die Dakşinā bilden.

<sup>9)</sup> RV. IV, 57; AV. III, 17; MS. II, 7, 12 (p. 91); TS. IV, 2, 5, 5; VS. XII, 67.

lassen es unmittelbar auf die Sākamedhāḥ folgen, andere verlegen es auf den Vollmond des Monats Māgha, wieder andere nehmen geringere Zeitabstände an¹) und sind hierzu wohl durch den verschiedenen Wiederbeginn der Ackerbestellung veranlasst, die in verschiedenen Distrikten zu verschiedenen Zeiten erfolgte.

Das Charakteristikum dieses Opfers ist, abgesehen von den dabei wiederkehrenden Spenden des Pūrņamāsa, ein Purodāça für Çunāsīrāu auf fünf Kapālas oder ein Purodāça auf zwölf Kapālas für Indra Çunāsīrīya ²), eine Milchspende von frischgemolkener, gewöhnlicher Milch, eine Yavāgū für Vāyu, ein Ekakapāla-purodāça für Sūrya ³). Für letzteren ist ein weisses Pferd oder auch ein Stier der von einigen besonders vorgeschriebene Opferlohn 4). Manches spricht dafür, dass wir es hier mit einem bäuerlichen Jahresopfer zu tun haben, das den Anfang der Feldbestellung bedeutet; darauf weist die Vorschrift Āpastambas VIII, 20, 8 hin, dass man einen Ekakapāla-purodāça mit dem Monatsnamen: "saṃsarpa 5) bist du, —' hinzuopfere, und noch mehr die des Mānava I, 7, 8, 4 prāk sviṣṭakṛto māsanāmāni juhoti 6). Ebenso scheint der

<sup>1)</sup> Weber, Naks. II, 334 ff.

<sup>2)</sup> Cf. auch TS. I, 8, 7a; TBr. I, 7, 1, 1.

s) Ich lege keinen Wert darauf, die kleinen Abweichungen der Sütras von einander zu verzeichnen.

<sup>4)</sup> Kāt. V, 11, 14; Āp. VIII, 20, Çānkh. scheint nur eine Dakṣiṇā für das ganze Opfer zu gewähren. — Während der Çunāsīrīya hier in den Rtusamhāra eingeordnet ist, findet er auch ausserhalb der festen Anordnung gelegentlich als ein Naimittikaopfer Verwendung. Wer z. B. 'Dörfer zu erlangen wünscht', soll den Çunāsīrīya wählen und ihn am Wasser, das durch Regen sich gebildet hat, opfern. Bei allen Ceremonien, für die Wasser vorgeschrieben ist, verwendet er Regenwasser. Auch einem prajākāma, paçukāma etc. dient das Opfer zur Erfüllung seiner Wünsche. Āp. VIII, 22, 5 ff.

b) Wohl Name des 13. Monats; s. Weber, Naks. II, 336 ff.

<sup>6)</sup> Cf. auch Āp. VIII, 21, 1: anuvatsarīnām svastim āsāste / divyam dhāmāçāsta iti sūktavākasyāçihçu hotānuvartayati. MÇS. l. c. 6: anuvatsarīyodvatsarīye svastim āçāsa ity āha yajamānah / TBr. I, 7, 1, 1:

RV. darauf hinzudeuten. Es kommt IV, 57 in Betracht, dessen Verse zum Teil hier verwendet werden. Obwohl das Lied in unserm gegenwärtigen Ritual zerstückelt ist, darf es doch als eine Einheit angesehen werden, in der vv. 6. 7 nicht von vv. 5. 8, die als Yājyānuvākyās dienen, zu trennen sind. Das Ritual, das sie ursprünglich verwendete, ist uns verloren gegangen. In den Worten an die 'Sītā': så naḥ páyasvatī duhām úttaramuttarām samām, dürfen wir einen Hinweis auf irgend einen Jahreswendepunkt sehen. Damit ist freilich çúnāsīrau noch nicht erklärt. Nach Kāt. V, 11, 5 ist dies gleich çuna und sīra, wie Eggeling meint, "probably the ploughshare and plough, considered as two tutelary deities of agricultural pursuits . . ., but by Yāska identified with Vāyu and Āditya") . . .

Sāyaṇa hilft uns nicht weiter als Yāska, dessen Erklärung schwerlich aus der Tradition geschöpft ist<sup>2</sup>). Wir müssen çúnāsīrau von Indra trennen und wenn dieser TBr. I, 7, 1, 1; II, 5, 8 çunāsīra heisst<sup>3</sup>), so ist das nur gleich çunāsīrīya, soviel als der von Ç. begleitete Indra, sowie diese TBr. II, 4, 5, 7 indravantau heissen. Die Angaben der vedischen Texte sind zu spärlich, als dass wir die Dualgottheit mit ihrer Hilfe erklären könnten. Von Wichtigkeit scheint mir allein RV. IV, 57, 5:

samvatsaro vā indrah çunāsīrah / samvatsareņaivāsmā annam avarundhe /

TBr. II, 5, 8, 12: indrah çunāvad vitanoti sīram
samvatsarasya pratimānam etat /
arkasya jyotis tad id āsa jyestham
samvatsaram cunavatsīram etat //

<sup>[</sup>Komm.: vāyuvat sahabhūtam ādityam (!) vitanoti vistārayati / etad ādityasya vistārarūpam samvatsarasya pratimānam pratinidhirūpam etc.]

<sup>1)</sup> Eggeling, SBE. XII, 445 8.

<sup>2)</sup> Nach Sāyana ist Çuna = Indra, Sīra = Vāyu; Cf. auch Āçv. II, 20, 3. Die Opfer für Vāyu, Indra etc., die beim Ç. gebracht wurden, waren wohl die Ursache dieser Erklärung.

<sup>5)</sup> Auch Āçv. ÇS. II, 20, 3.

çúnāsīrāv imām vácam juşethām yád diví cakráthuḥ páyaḥ | ténemám [sitām] úpa siñcatam  $|| ^{1}$ ).

Daraus, dass Ç. am Himmel Regen brauen, könnte man schliessen, dass sie ein Regengestirn sind, wie bei den Parsen Tistrya und Satavaesa oder im Westen die Plejaden <sup>2</sup>). Dazu würde die allgemeine Wahrnehmung stimmen, dass der Ackerbau gern an die Beobachtung der Vorgänge am Himmel geknüpft wird, die das Eintreten der regelmässigen Witterungswechsel voraussagen <sup>3</sup>). Aber über diese Vermutung kommen wir nicht hinaus <sup>4</sup>).

#### 4. Andere Opfer.

Obwohl die oben erwähnten Somaopfer einschliesslich ihrer Modifikationen die bedeutsamsten Bestandteile des

<sup>1)</sup> Vers 8: çunám parjányo mádhunā páyobhih çúnasīrā çunám asmásu dhattam. AV. III, 17. Dass Ç. sich auf Regen beziehen, geht auch aus dem oben verzeichneten Brauch hervor, dass man bei der Darbringung des Opfers als Naimittika Regenwasser verwendet (p. 2224).

Anders TBr. I, 7, 1. 1, das die Beteiligung von Vāyu (vrstyai pradā-payitā) und Sūrya (sūryena vā amusmin loke vrstir dhrtā etc.) als Ursache des Regens ansieht.

<sup>2)</sup> Schon M. Müller, Vorles. über die Wissenschaft der Sprache II<sup>2</sup>, 513 denkt unter anderem an die Möglichkeit, dass hier ein Stern gemeint sei "vielleicht ein sehr alter Name für den Hundstern". Es wäre an sich möglich, bei dem Namen auch an die Verehrung landwirtschaftlicher Gerätschaften zu denken; aber unsere Stellen geben darüber keinen Aufschluss und sprechen eher für ein Gestirn.

<sup>\*)</sup> Cf. z. B. über die Plejaden, Andree, Die Plejaden im Mythus und in ihrer Beziehung zum Jahresbeginn und Landbau Globus vol. LXIV, 362 ff. Dass die Inder die Gestirne in Bezug auf ihr Verhältnis zum Ackerbau beobachten, zeigen die Bemerkungen Grierson's Bihar Peasant Life p. 280 ff. und die von ihm angeführten Verse, die über den grösseren Teil von Nordindien verbreitet sind. Ich bin der Meinung, dass auch im Rk sich mancherlei Bezeichnungen der Gestirne finden, ehe die spätere Terminologie (mägha etc.) eintrat.

<sup>\*)</sup> Stehen die Çunahotrafeste, bei denen Indra und andern Göttern geopfert wird (RV. II, 18, 6), mit Çunasīrīya in Zusammenhang?

Indrakultus ausmachen, so ist das Ritual doch überreich an kleinen und grossen Spenden aller Art von denen des einfachen Neu- und Vollmondopfers bis zu denen des Açvamedha. Besondere Purodāç und andere Gerichte werden ihm geweiht 1), Tiere verschiedener Art ihm geopfert, die seine Kraft, seine Farbe irgendwie zur Anschauung bringen sollen. So begegnen wir darunter dem 'Stier', der als Indras Symbol gilt. MS. I, 10, 16 (155, 7 ff.) z. B. heisst es: teṣām vā ubhayeṣām indrah prāvasat / te devā etam indrāya bhāgam ny adadhur asmāñ çvo nihitabhāgo vṛṇatā ity ṛṣabham ahvayantīndram vā etam nihvayante ruvatho vaṣaṭkāraḥ /²). Oder wir finden ein ˌrotfarbiges Tier'; denn das sei Indras Gestalt 3), oder bei einem an Indra gerichteten Opfer in deutlicher Anspielung einen Stier als Dakṣiṇā 4). TS. V, 5, 1, 1 wird allgemein gesagt, dass die männlichen Tiere

Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

<sup>1)</sup> Ich mache keinen Anspruch auf Vollständigkeit und verzeichne nur folgende Beispiele: odana pañcaçarāva TBr. III, 7, 1, 8; dadhi TS. I, 8, 7 b; purodāç beim Rājasūya cf. TS. I, 8, 9, 10; TBr. I, 7, 3, 3 etc.; (für indra jyestha wird eine bestimmte Art von Reis verwendet Kāt. XV, 4, 10); beim Agnistoma früh, mittags, abends, nach der Meinung einiger (cf. Ait. Br. II, 23); RV. IV, 24, 5. 7; caru Kāt. V, 7, 9 (bei den Sākamedhāh nach dem Mahāhavis); Āçv. II, 18, 18; Āp. VIII, 12, 3; TS. II, 2, 7, 1; Çat. Br. II, 5, 4, 9; apūpa und ahānās beim Agnistoma; RV. III, 52; IV, 24, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Cf. ferner MS. II, 5, 8 (58, 14); 5, 10 (60, 16); 5, 11 (62, 2); Çat. Br. II, 5, 3, 18: — etad vā indrasya rāpam yad rsabhas — V, 3, 1, 3; VI, 2, 1, 5; Kāt. XX, 10, 9 etc. Von Tieren andrer Art verzeichne ich TS. II, 1, 2, 4: samhitām aindrīm; 5, 4: aindrīm sūtavaçām ā labheta bhūtikāmah. — Die Wahl eines Stieres steht in enger Beziehung zu den Andeutungen des RV. Danach ist Indra nicht nur ein grosser Trinker, sondern auch ein grosser Esser, der 100 und 1000 Büffel verzehrt. RV. VI, 17, 11; resp. VIII, 12, 8. Der Sänger von X, 27, 2 verspricht ihm tumram vrsabham (cf. auch 28, 3).

<sup>\*)</sup> TS. II, 1, 6, 2: aindram arunam ā labhetendriyakāma indram eva svena bhāgadheyenopa dhāvati — aruno bhrūmān bhavaty etad vā indrasya rūpam samrādhyai /

<sup>4)</sup> TS. I, 8, 1, 2; MS. II, 6, 13 (72, 11. 16); TBr. I, 7, 3, 3 etc.

Indra gehören: aindrāḥ paçavo ye muṣkarāḥ. Im Einzelnen wechseln die Vorschriften aber häufig je nach den im besonderen Fall hervorgehobenen Eigenschaften Indras¹) oder je nach der Verbindung mit anderen Göttern²). Hier ist es gegenwärtig nur selten möglich einen inneren oder äusserlichen Grund für die Wahl des betreffenden Tieres zu erkennen; die wenigen Fälle, die ein Urteil gestatten³), lassen annehmen, dass auch sonst die Yājñikas einen Zusammenhang zwischen Tier und Gottheit, sei er auch ganz äusserlicher Art, im Auge gehabt haben werden. Als charakteristisch darf man ansehen, dass das eigentliche Tier der Regenzeit, der gelegentlich Parjanya⁴) geweihte Frosch, gerade in Verbindung mit Indra nie gefunden wird.

#### 5. Indras Beinamen.

Es ist eine Eigentümlichkeit des Rituals, dass Indra durch eine Reihe einzelner Epitheta gekennzeichnet und dann mit besonderen Opfern verehrt wird. Wir finden indra anhomuc, adhirāja, adhyakṣa, anvṛju, abhimātihan, abhimātiṣah, arkavant, açvamedhavant, ādityavant, indriyāvant, ojasvant, gharmavant, jyeṣṭha, jyeṣṭhānām adhipati, trātṛ, dātṛ, putrin, pradātṛ, pravabhra, bṛhadvant, manasvant, manyumant, vajrin, vayasvant, viçvadevyāvant, vṛtratur, vṛtrahan, vaimṛdha, çākvara, sutrāman, sūryavant, svarājan; fast jeder dieser Spezialindras wird aus

<sup>1)</sup> TS. V, 6, 17: indrāya rājñe trayah çitiprsthāh, indrāyādhirā-jāya trayah çitikakuda indrāya svarājñe trayah çitikhasadah; II, 1, 3, 2: indrāya manyumate manasvate lalāmam prāgrāgam ā labheta samgrāme samyattah; ebenso 4: indrāya vrtrature — gatagrīh pratisthākāmah, indrāya abhimātighne etc.

<sup>2)</sup> TS. V, 6, 15: somaindrā babhrulalāmās tūparāh. 16. aindrā-vaisnavā gauralalāmās tūparāh. 17. āgnendrāh kṛṣṇalalāmās tūparāh etc.

<sup>\*)</sup> Z. B. TS. II, 1, 3, 2: indrāya marutvate prçnisaktham ā labheta grāmakāmah — yad rsabhas tena aindro yat prçnis tena mārutah.

<sup>4)</sup> Cf. MS. III, 14, 2 (173, 1).

einem besonderen Grunde angerufen. Indra putrin z. B. opfert man mit dem Wunsche nach Nachkommenschaft, Indra datr in der Absicht ,danakama me prajah syuh', Indra sutrāman opfert ,aparuddho vā' ,aparudhyamāno vā'1). Wie bei Agni, so sind auch bei Indra diese Namen nicht Sondergötter, die erst später mit Indra verschmolzen werden, sondern Spezialisirungen seines Wesens, die wiederum die Unübertragbarkeit der Usenerschen Theorie auf indisches Gebiet 2) hinreichend dartun. Der Neigung, Indra mit Beiworten auszuschmücken, begegnen wir schon im RV. und zwar in manchen Liedern wie II, 21 mehr als in andern; aber im Rk bilden diese Epitheta im Allgemeinen nur eine fluktuirende Masse, die Hervorhebung einiger Spezialindras gehört erst in die spätere Zeit. Einige davon wie mahendra und vaimrdha sind besonders auffällig. Jener ist zu einem Wesen erhoben worden, dessen Verehrung in der späteren Zeit besonders manchen Familien zukam<sup>3</sup>). Ich gebe hier nur die Vorschriften Apastambas, bei dem es I, 14, 9 ff. heisst: "Nicht soll einer, der kein Würdenträger (gataçrī) ist, Mahendra opfern . . . 4). 10: Ein Aurva, Gautama, Bhāradvāja soll Mahendra verehren, nachdem er das Somaopfer dargebracht hat. 11: Oder irgend wer". Andere wieder schreiben vor, wenn man Mahendra zu verehren wünscht, erst ein Jahr lang Indra und dann unter Vorausschickung einer Spende an Agni vratapati Mahendra beliebig zu verehren. Die für die Ceremonie verwendeten Verse RV. VIII, 6, 1; X, 50, 4 (oder irgendwelche andere Stellen des RV.) rechtfertigen eine solche scholastische Individualisirung Indras nicht, die deutlich der späteren Zeit angehört und ausserhalb der rituellen Texte zuerst im AV, und im Pāli

<sup>1)</sup> TS. II, 2, 8, 4.

<sup>2)</sup> VMyth. II, p. 66.

<sup>2)</sup> NV.-Opfer p. IV, 99. 112. 113, siehe dort auch die Citate.

<sup>4)</sup> Cf. auch TS. II, 5, 4, 4 und Eggeling, SBE. XII, 183.

zum Vorschein kommt <sup>1</sup>). Noch deutlicher ist der scholastische Ursprung des Indra vaimrdha. Aus dem an I. gerichteten Zuruf vi midho jahi (RV. VI, 53, 4; VIII, 61, 13) oder vi sü midho áhan (V, 30, 7) wird ein Indra vimrdhá X, 152, 2 und im Ritual ein mit Spenden bedachter vaimrdha<sup>2</sup>).

¹) Wie oben bemerkt, heisst der Indra, der den *çukrapātreņa* geschöpften Mittaggraha empfängt, mahendra. Āp. XIII, 8, 5; Kāt. X, 3, 10; TS. I, 4, 20. 21; (beim gewöhnlichen Agniṣṭoma erwähnt Çānkh. diesen Graha nicht).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. z. B. NVO. p. 186.

# Die Entwicklung von Indra und Vrtra in späterer Zeit.

#### 1. In den Brahmanas.

Das Thema von dem Kampf gegen Vrtra hat auch in den Brāhmanas seine Anziehungskraft noch nicht verloren und ist in mannigfacher Weise fortgesetzt und umgeändert worden, wobei sein Ausgangspunkt fast ganz in den Hintergrund trat. Der Kampf um die Wasser und die Ströme ist fast vergessen, nur ganz vereinzelt wird noch hervorgehoben, dass Vrtra die Wasser umlagere. Man hat verschiedene Mythen damit verschmolzen und Götter in diesen Kampf eingeführt, deren Beziehung dazu im RV. kaum erkennbar ist. Wir können drei Episoden unterscheiden, einmal die Vorgeschichte, die in dem Kampf Indras gegen Viçvarūpa, den Sohn Tvaştrs besteht, zweitens den Kampf gegen Vrtra selbst, drittens die Folgen dieses Kampfes, die Indra zur Flucht zwingen, seiner Kräfte berauben u. s. w.

# A. Indra und Viçvarūpa.

Man gewinnt bei dem Viçvarūpakampf den Eindruck, dass er eine selbständige Sage ist, die die spätere Tradition mit der Vrtrasage nur zusammengeschmolzen hat. Der RV. kennt zwar den dreiköpfigen Sohn Tvastrs und erzählt uns, dass Indra ihn schlug und seine Rinder nahm 1); aber diese Sage ist in sich abgerundet und hängt dort mit der von Vrtra

<sup>1)</sup> VMyth. I, 519 ff.

nicht zusammen. Wenn sie an einigen Stellen des Yajurveda in die Vrtrasage verläuft, so ist sie doch in anderen wieder unabhängig davon und bedarf nicht der Ergänzung durch sie 1).

#### B. Indra und Vrtra.

Die kürzeste und einfachste Form des Vrtrakampfes finden wir in TS. II, 1, 4, 5 und verwandten Texten erzählt:

Etwas verschieden TS. II, 5, 1: viçvarüpo vai tvāstrah purohito devānām āsīt svasrīyo 'surānām | tasya trīņi çīrsāny dsant somapānam surāpānam annādanam | sa pratyakṣam devebhyo bhāgam avadat parokṣam asurebhyah — tasmād indro 'bibhed īdrī vai rāstram vi paryāvartayatīti | tasya vajram ādāya çīrsāny acchinad yat somapānam āsīt sa kapiñjalo 'bhavat etc. (A 1) tasyāñjalinā brahmahatyām upāgrhnāt | tām samvatsaram abibhas tam bhūtāny abhyakroçan brahmahann iti. Er geht Erde, Bäume, Frauen an, je ein Drittel der Schuld auf sich zu nehmen (A 1 a). II, 4, 12 und II, 5, 2, 1 A 2, B. (A 3 fehlt hier, obwohl natūrlich die Sautrāmanī der TS. bekannt ist. MS. II, 4, 1 ff., (S.38 ff.) hat A 1—3, B. (In A 1 u. a. die Variante: tena samalabhata tena yugaçaram apatat sa takṣānam tiṣthantam abravīd adhāvemāny asya çīrsāni chinddhīti tasya takṣo paskadya paraçunā çīrsāny acchinat —).

Nur A 1—3 finden wir ÇBr. V, 5, 4, 2 ff.; in mancherlei Weise ausgestaltet XII, 7, 1, 1 ff. Kāth. XII, 10 (mit derselben Variante wie in MS.). Vgl. noch dazu TMBr. XVII, 5, 1: Indra tötet den Viçvarüpa; tam achila väg abhyavadat (cf. oben brahmahan!), so 'gnim upādhāvat etc.

¹) Çat. Brāhm. I, 6, 3, 1: tvastur ha vai putras triçītsā sadaksa āsa tasya trīny eva mukhāny āsus tad yad evamrūpa āsa tasmād viçvarūpo nāma 2. tasya somapānam evaikam mukham āsa surāpānam ekam anyasma açandyaikam tam indro vidvesa tasya tāni çītsāni praciccheda 3. sa yat somapānam āsa tatah kapiñjalah samabhavat etc. (A1) 6. sa tvastā cukrodha kuvin me putram avadhīd iti so 'pendram eva somam ājahre sa yathāyam somah prasuta evam apendra āsa 7. indro ha vā īksām cakre / idam vai mā somād antaryantīti sa yathā balīyān abalīyasa evam anupahūta eva yo dronakalaçe cukra āsa tam bhakṣayām cakāra (A2) / sa hainam jihinsa so 'sya viṣvañn eva prānebhyo dudrāva mukhād dhaivāsya na dudrāvātha sarvebhyo 'nyebhyah prānebhyo 'dravat tad adah sautrāmanītīṣṭis tasyām tad vyākhyāyate yathainam devā abhiṣajyan (A3). Es folgt hierauf, durch die Erzählung von Tvasṭṛs erneutem Zorn und von der Schaffung Vṛtras vermittelt (B1), Indras Kampf gegen diesen in seinen verschiedenen Phasen (B2ff.).

indro vytram ahan tam vytro hatah sodaçabhir bhogair asināt / tasya vytrasya çīrsato gāva ud āyan tā vaidehyo¹) 'bhavan, tāsām ṛṣabho jaghane 'nūd ait tam indrah acāyat so 'manyata yo vā imam ālabheta mucyetāsmāt pāpmana iti —; ich möchte darum nicht behaupten, dass diese Form zugleich die älteste ist; denn den augenblicklichen ätiologischen Zwecken mag es entsprochen haben, die Erzählung nur kurz wiederzugeben; und die Hinzufügung der Geschichte von der Herbeibringung der Rinder, die der RV. mit dem Tode des Viçvarūpa verbindet, macht den Eindruck, als ob ein verschiedenes Element hier angehängt worden sei. Çat. Br. I, 6, 3, 8 ff. andrerseits knüpft die Vṛṭrasage an die Erzählung von Viçvarūpa an. Wir können folgende Momente unterscheiden:

- Tvaştr stellt aus dem von Indra übrig gelassenen Soma Vrtra her<sup>2</sup>).
- 2) Vrtra bemächtigt sich Agni-Somas, der Wissenschaft, des Ruhmes, der Speise<sup>8</sup>).

<sup>1) (</sup>Komm.: viçiştadehasambandhinyo'bhavan.) TS. V, 4, 5, 3 (nur bis asınat); MS. II, 5, 3 (50, 7): i. vai vṛṭram ahant sa pran apadyata sa padyamānā indram saptabhir bhogaih paryagṛṭnāt tasmād viṣvañcah paçavo vyudāyan mūrdhato vaidehīr udāyans tasmāt tāsām puro janma pura okas tāsām jaghanata ṛṣabho vaideho 'nūdait tam acāyad — III, 3, 7 (39, 17): — i. sodaçabhir bhogaih paryagṛṭnāt sa vā agninaiva vṛṭrasya bhogān apidahya vaiçvakarmanābhyām pāpmanas tamaso niramucyata — Kāth. XIII, 4.

<sup>\*)</sup> ÇBr. I, 6, 3, 8: sa tvastā cukrodha kuvin me 'nupahūtah somam ababhaksad iti sa svayam eva yajñaveçasam cakre sa yo dronakalaçe çukrah pariçista āsa tam pravartayām cakāréndraçatrur vardhasveti so 'gnim eva prāpya sambabhūva [antaraiva sambabhūvety u haika āhuh] | Taitt. Samh. II, 4, 12 — somam apibat | tasya yad atyaçisyata tat tvastāhavanīyam upa prāvartayat svāhendraçatrur vardhasveti | sa yāvad ūrdhvah parāvidhyati tāvati svayam eva vy aramata yadi vā tāvat pravaņam āsīt yadi vā tāvad adhy agner āsīt | II, 5, 2 bis vardhasveti | Maitr. Samh. II, 4, 1 (p. 40, 4 ff.): tato yah somo 'ty aricyata tam agnā upaprāvartayat | svāhendraçatrur vardhasva || itīndrasyāhainam çatrum acikīrsad indram asya çatrum akarot tathā vāk svayam eva vyait |

<sup>\*)</sup> Çat. Br. I, 6, 3, 8 — so 'gnīşomāv evābhi sambabhūva sarvāh vidyāh sarvam yaçah sarvam annādyam sarvām çrīm / Taitt. Samh.

- 3) Er wächst gewaltig 1).
- 4) Götter, Menschen, Manen speisen ihn 8).
- 5) Indra ruft Agni-Soma auf seine Seite; gegen das Versprechen einen Purodāça zu erhalten, kommen sie und mit ihnen alle Wissenschaft, Ruhm, Speise<sup>3</sup>).
- II, 4, 12, 2: sa sambhavann agnīsomāv abhi samabhavat. Maitr. Samh. II, 4, 3: sa yam somam prāvartayad yasminç cāgnā upaprāvartayat tā agnīsomau devate prānāpānā abhisamabhavatām. (In der späteren Zeit ist es Rāhu, der die Himmelskörper verschluckt und sie, als Indra ihm den Bauch aufschlitzt, wieder herausschlüpfen lassen muss.)
- 1) Cat. Br. I, 6, 3, 9: sa yad vartamanah samabhavat tasmad vrtro 'tha yad apat samabhavat tasmad ahis tam danuç ca danayaç ca mateva ca piteva ca parijagrhatus tasmād dānava ity āhuh. — 11. atha yad abravīd vardhasveti tasmād u ha smeşumātram eva tiryan vardhata işumātram prānk so 'vaivāvaram samudram dadhāv ava pūrvam sa yāvat sa āsa sahaiva tāvad annāda āsa; dazu Çat. Br. I, 1, 3, 4: vrtro ha vā idam sarvam vrtvā çiçye / yad idam antarena dyāvāprthivī sa yad idam sarvam vrtvā cicye tasmād vrtro nāma / Taitt. Samh. II, 4, 12, 2: sa isumātramisumätram visvann avardhata sa imän lokan avrnod yad imän lokan avrnot tad vrtrasya vrtratvam; 5, 2, 1. 2: yad avartayat tad vrtrasya vrtratvam yad abravīt svāhendraçatrur vardhasveti tasmād asya indrah çatrur abhavat | sa sambhavann agnīsomāv abhi samabhavat | sa isumātram — vṛtratvam. Maitr. Samh. II, 4, 3 (40, 10 ff.): — sa vā izumātram evāhnā tiryann avardhateşumātram anvann atho āhur ahorātre eveşumātram tiryann avardhateşumātram anvann ity atho ahur ardhamāsam atho māsam atho samvatsaram iti sa vā imāh sarvāh srotyāh paryaçayat /
- 2) Çat. Br. I, 6, 3, 12: tasmai ha sma pūrvāhņe devā açanam abhiharanti madhyandine manusyā aparāhņe pitarah /
- 8) Çat. Br. I, 6, 3, 13: sa vā indras tathaiva nuttaç carann agnīṣomā upamantrayām cakre 'gnīṣomau yuvam vai mama stho yuvayor aham asmi na yuvayor eşa kim cana kam ma imam dasyum vardhayatha upa māvartethām iti. 14. tau hocatuh kim āvayos tatah syād iti tābhyām etam agnīṣomīyam ekādaçakapālam purodāçam niravapat 15. tāv enam upāvavrtatuh / tāv anu sarve devāh preyuh sarvā vidyāh sarvam yaçah sarvam annādyam sarvā çrīs teneştvendra etad abhavad yad idam indra eşa u paurnamāsasya bandhuh —

Taitt. Samh. II, 4, 12, 2 fehlt dieser Teil des AS.-episode. Tvaştr tritt hier ein, der den Donnerkeil giesst, und Vişnu (s. u.!). In II, 5, 2, 2 wendet sich Indra an Prajāpati, der ihm den Donnerkeil giesst und dann folgt die etwas veränderte AS.-erzählung: tāv abrūtām AS. mā pra hār āvam

Hier müsste die Erzählung eigentlich zu Ende sein 1); denn es heisst 6) "Vrtra war geschlagen. Wie ein ausgetrunkener Schlauch lag er zusammengesunken da, wie ein Sack, aus dem man das Mehl geschüttelt hat, lag er zusammengesunken da", aber mit den Worten tam indro 'bhyādudrāva hanisyan 2') knüpft das Brāhmana an diese Version unmittelbar eine zweite, ganz verschiedene an, die in einen Kontrakt zwischen Indra und Vrtra ausgeht:

- 7) Indra stürmt auf Vrtra los 2).
- 8) Vṛtra ruft mā nu me prahārṣīḥ.
- 9) Kontrakt, wonach Vrtra Indra als Speise dienen soll 3).

Maitr. Samh. II, 4, 3 (40 ff.) ähnlich wie Taitt. Samh., auch in Bezug auf die Übergabe von Rc, Saman, Yajus. Diese letztere Dreiheit scheint

antah sva iti mama vai yuvam stha ity abravīn mām abhyetam iti | tau bhāgadheyam aichetām — | tāv abrūtām abhisamdastau vai svo, na çaknuva aitum iti | sa indra ātmanah çītarūrāv ajanayat — tābhyām enam abhy anayat tasmāj jañjabhyamānād agnīsomau nir akrāmatām, Als Indra nachher den Donnerkeil ergreift, rufen Himmel und Erde mā pra hār, erhalten eine Gabe nach Wunsch und auf ihr Geheiss tötet Indra den Vṛtra. AS. sind glanzlos, weil sie in Vṛtra waren.

<sup>1)</sup> Cf. allerdings Kāth. XII, 3: tasmād āhur hato vrtro 'strtas tv iti /

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Çat. Br. I, 6, 3, 16: tad v eva khalu hato vrtrah sa yatha drtir nispīta evam samlīnah çiçye yathā nirdhūtasaktur bhastraivam samlīnah çiçye tam indro 'bhyādudrāva han is yan.

<sup>\*)</sup> Çat. Br. I, 6, 3, 17: sa hovāca mā nu me prahārsīs tvam vai tad etarhy asy yad aham vy eva mā kuru māmuyā bhūvam iti sa vai me 'nnam edhīti tatheti tam dvedhānvabhinat tasya yat saumyam nyaktam āsa tam candramasam cakārātha yad asyāsuryam āsa tenemāh prajā udarenāvidhyat — Taitt. Samh. II, 4, 12: 1) Vrtra gibt seine Kraft in drei Raten Indra, der sie Viṣṇu weitergibt (s. unten pag. 236). 2) Vrtra macht mit Indra einen Kontrakt und verspricht ihm als Speise zu dienen: samdhām tu sam dadhāvahai tvām eva pra viçānīti, yan mām praviçek kim mā bhuñjyā ity abravīt tvām evendhīya tava bhogāya tvām pra viçeyam ity abravīt tam vṛtrah prāviçad udaram vai vṛtrah (beides fehlt II, 5, 2.) — schliesslich: yad rā idam kim ca tad asmai tat prāyacchad r cah sāmāni yajūnsi; VI, 5, 1, 1: — sa vṛtro vajrād udyatād abibhet so 'bravīn mā me pra hār asti vā idam mayi vīryam tat te pra dāsyāmīti tasmā ukthyam prāyacchat, so zum 2. und 3. Mal.

Aus diesen beiden, nach meiner Meinung parallelen und von einander unabhängigen Versionen (1—6, 7—9) können wir zunächst die Erzählung von Indra und Agni-Soma herauslösen.

### Agni-Soma beim Vrtrakampf.

Diese Erzählung erscheint in dreifacher Gestalt:

- a) In der eben beschriebenen, dass Agni-Soma bei Vrtra sind und von Indra aufgefordert werden, nicht den Dasyu zu stärken, sondern auf seine Seite zu treten. Çat. Br. I, 6, 3, 13 (Kaus. Br. III, 6.).
- b) Oder Agni-Soma rufen Indra zu, nicht zu schiessen, weil sie in Vrtra stecken. Ihres Glanzes sind sie verlustig gegangen. TS. II, 5, 2.
- c) Oder ,mit Agni-Soma erschlug Indra den Vrtra', eine häufig und besonders mit Rücksicht auf das NV.-Opfer ge-

nur eine Parallelversion zu der dreimaligen Übergabe der "Kraft". Sie steht Çat. Brāhm. V, 5, 5, 1 ff. auch ganz für sich: vrtre ha vā idam agre sarvam āsa yad rco yad yajūnsi yat sāmāni tasmā indro vajram prājihīrsat / 2. sa ha visnum uvāca vrtrāya vai vajram praharisyāmy anu mā tisthasveti / tatheti ha visnur uvācānu tvā sthāsye prahareti / tasmā indro vajram udyayāma / sa udyatād vajrād vrtro bihhayām cakāra / 3. sa hovāca / asti vā idam vīryam tan nu te prayacchāni mā tu me prahārsīr iti tasmai yajūnsi prāyacchat. — Beim 2. Mal empfängt Indra die rcah, beim 3. Mal die sāmāni. — Die Übergabe des Vīrya allein finden wir TMBr. XX, 15, 6. Wir können also drei Momente unterscheiden:

1) Übergabe des vīrya; 2) (nach m. Me'aung damit gleichbedeutend) Übergabe von Yajus, Rc, Sāman (oder vidyā, çrī Çat. Br.); 3) Versprechen Vṛtras als Indras Speise zu dienen.

Ganz anders, weil durch die Namucilegende beeinflusst, ist der MS. IV. 3, 4 (42, 13 ff.) stehende Kontrakt, den die Götter Indra brechen helfen: deväç ca vä asuräç cäspardhanta | sa vrtra indram abravīt tvam devdnām çrestho 'sy aham asurānām sam çaknavāva mā nā anyo 'nyam vadhīd iti tau vai samām etām anabhidrohāya | te devā vrtram amanyantāyam vāvedam bhavisyatīti | ta indra aicchan | hanāmemam iti | so 'bravīt samdhā vai me samhitānabhidrohāyeti | tam agnir abravīd aham eva tvetah pāsyāmīti prthivyā aham antariksād iti varuno 'ham diva iti rudras tato vai devā vrtram aghnan — |

brauchte Formel. Ait. Br. II, 3, 12; TBr. I, 6, 1, 6; Çat. Br. II, 4, 4, 15; V, 2, 3, 7<sup>1</sup>); Maitr. Samh. II, 1, 3 (4, 17); (5, 1).

Von diesen drei Versionen kennt der RV. keine. Agni-Soma treten dort nicht in Verbindung mit Indra auf. Agni entflieht zwar aus Furcht vor dem Opferdienst, aber es ist nicht Indra. der ihn ruft, sondern, wenigstens an einer Stelle, Varuna<sup>2</sup>). Nur in dem Liede X, 124, dessen zweiten Teil (v. 6ff.) ich mit dem ersten nicht für organisch verbunden halte (oben S. 67), fordert Indra v. 6 Soma auf, herauszukommen und Vrtra zu töten; es kann sein, dass diesem Verse eine Sage, wie sie Cat. Brähm. I, 6, 3, 1 enthält, zu Grunde liegt; aber ganz gleiche Verhältnisse haben wir auch hier noch nicht, weil Agni fehlt und in den Versen 1-5 Agni sich vielleicht mit einer ganz anderen Person als Indra unterredet. Darum liegt in unsern drei Parallelversionen eine von dem RV. unabhängige Tradition vor oder eine mythologische Entwicklung, die verschiedene Fäden weiter- und zusammengesponnen hat.

Was der Mythus bedeutet, ist klar. Er zeigt wieder den Übergang vom Pitryāna zum Devayāna, von der opfer- und lichtlosen Zeit zu der des Uttarāyana und dazu įstimmt durchaus, dass Vṛtra in der einen Sage Indra 'die Yajus, Rc, Sāmans' zurückgewährt. Indra ist wie Vṛtra hier seiner ursprünglichen Natur entkleidet. In den alten Kampf zwischen beiden ist die Agni-Soma-episode hineingewebt. Während in der einen Version noch Vṛtra selbst Indra zuruft mā prahārṣīḥ, tun es in der anderen Agni-Soma. Methodisch ist die Beobachtung solcher Verschmelzungsarbeit von grossem Interesse. In demselben Masse als die ursprüngliche Bedeutung gewisser Götter verblasst, gehen sie

<sup>1)</sup> Cf. auch I, 6, 4, 12: vārtraghnam vai paurnamāsam / indro hy etena vrtram ahan — / VI, 2, 2, 19.

<sup>2)</sup> Myth. II, 138. 139.

neue Verbindungen mit einst gleichartigen Wesen ein und alte Fäden dienen zu einem neuen Gewebe.

#### Andere Nothelfer Indras.

Indra hat noch andere Gehilfen als Agni-Soma und Tvastr. TS. II, 5, 2, 5. 6 sind es Himmel und Erde, auf deren Geheiss Indra den Donnerkeil schleudert 1). Diese Wendung steht vereinzelt, ebenso wie die Nennung einiger andrer Götter 2). Häufiger erscheint Visnu auf dem Plan und zwar schon im RV., wo Indra mit ihm zusammen nicht nur Vrtra, sondern auch andere Feinde bezwingt 3). Im YV. hat diese Kampfgemeinschaft folgende Formen angenommen:

- 1. a) Vișpu teilt sich dreifach 4).
  - b) Vişnu tritt hinter Indra<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Nachdem AS. gewonnen sind, erhebt Indra den Donnerkeil. te abrütām dyāvāpṛthivī mā pra hār āvayor vai çrita iti / te abrūtām / varam vṛnāvahai nakṣatravihitāham asānīty asāv abravīt etc. — sa ābhyām eva prasūta indro vṛtram ahan 'TBrāhm. I, 7, 6, 6: sa (indra) āvinne dyāvāpṛthivī dhṛtavrate iti dyāvāpṛthivī upādhāvat / sa ābhyām eva prasūta indro vṛtrāya vajram prāharat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Z. B. Maitr. Samh. I, 10, 5 (145, 19) nach Agni, Soma: Sarasvatī, Pūsan; Cat. Br. II, 5, 4.

<sup>8)</sup> Macdonell, p. 39. 40.

<sup>4)</sup> Taitt. Samh. II, 4, 12: tasmai tvastā vajram asiācat / tapo vai sa vajra āsīt / tam udyantum nāçaknod atha vai tarhi visņur anyā devatāsīt so 'bravīd visnav ehīdam ā harisyāvo yenāyam idam iti : sa visņus tredhātmānam vi ny adhatta prthivyām trtīyam antarikse trtīyam divi trtīyam abhiparyāvartād dhy abibhed / yat prthivyām trtīyam āsīt tenendro vajram ud ayacchat visņvanus thitali / so 'bravīn mā me pra hār asti vā idam mayi vīryam tat te pra dasyāmīti / tad asmai prāyacchat / tat praty agrhnād adhā meti tad visnave 'ti prāyacchat / tat visnuh praty agrhnād asmāsv indra indriyam dadhātv iti / das wiederholt sich zum 2. und 3. Mal bei antariksa und dyauh; wobei Vṛṭra das Versprechen gibt, Indra als Speise zu dienen (s. oben p. 233 4). Ebenso MS. II, 4, 2 (p. 40 ff.). Nicht Cat. Br. I, 6, 3.

b) Çat. Brāhm. V, 5, 5, 1 ff. siehe oben S. 234 Anm. Taitt. Samh. VI, 5, 1, 1 gibt Vrtra Indra beim 1. und 2. Mal das ukthya. Als Indra

- c) Vişnu zeigt Indra den varāha vāmamoşa, der das Gut der Asuras besitzt. Vrtra kommt hierbei nicht in Betracht. (Anderer Sagenkreis.) 1)
- 2. Indra gibt die Kraft an Vișpu ab 2).

Ausser Visnu begegnen wir wie schon im RV. Indras alten Gefährten, den Maruts. Auch hier hat mythologische Entwicklung, dichterische Laune, Versatilität des möglichen Standpunktes zu mannigfachen Bildern Anlass gegeben, von denen ich die wichtigsten verzeichne.

1) Sie umtanzen Indra, der im Begriff ist Vrtra zu erschlagen 3), oder helfen sonst beim Kampf 4).

zum 3. Mal den Donnerkeil aufhebt, tritt Vișnu hinter ihn (ganz unmotivirt) und sagt: jahi. Indra erhält nun zum 3. Mal das Ukthya.

<sup>1)</sup> Taitt. Samh. VI, 2, 4: yajño devebhyo nilayata visnū rūpam krtvā sa pṛthivīm pṛāviçat | tam devā hastānt samrabhyaichan | tam indra uparyupary aty akrāmat | so 'bravīt | ko māyam uparyupary aty akrāmīd iti | aham durge hanteti | atha kas tvam iti | aham durgād āharteti | so 'bravīt | durge vai hantāvocathā varāho 'yam vāmamosah saptānām girīnām parastād vittam vedyam asurānām bibharti tam jahi yadi durge hantāsīti | sa darbhapunījīlam udvṛhya sapta girīn bhittvā tam ahan | so 'bravīt | durgād vā āhartāvocathā etam āhareti | tam ebhyo yajña eva yajñam āharat — Maitr. Samh. III, 8, 3 (95, 1 ff.) — ayam varāha āmukha ekavinçatyāh purām pāre 'çmamayīnām tasminn asurānām vasu vāmam antas — Kāth. XXV, 2 (s. Weber zu Taitt. Samh. l. c.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Taitt. Samh. II, 4, 12; Maitr. Samh. II, 4, 2 siehe S. 236<sup>4</sup>; TMBr. XX, 15, 6.

<sup>\*)</sup> Çat. Br. II, 5, 3, 20: maruto ha vai krīdino vṛtram haniṣyantam indram agatam tam abhitah paricikrīdur mahayantah.

<sup>4)</sup> Aus dem RV. cf. I, 30, 16; 52, 9. 15 u. a.; Macdonell S. 80. 81.

Taitt. Samh. VI, 5, 5, 1: indro marudbhih sāmvidyena mādhyandine savane vrtram ahan / Maitr. Samh. I, 10, 14 (p. 153 ff.): prajāh srstvānha 'vayajya so 'kāmayata vrtram hanyām iti sa etābhir devatābhih sayug bhūtvā marudbhir viçāgninānīkenopaplāyata / sa vrtram etya vrtram drstvoruskambhagrhīto 'nabhidhrsnuvann atisthat / tam maruto 'dhyaiyanta / te 'tyaisan's, tasya yadā marmāgacchann athācestat / sam vā enam tad atapan — indro vai vrtrāya vajram udyamam nāçaknot sa etam marudbyo bhāgam niravapat tam vīryāya samatapan — devā vai vrtrasya marma nāvindan's tam marutah ksurapavinā vyayuh — 16. Diese

- 2) Die Götter verlassen Indra, aber die Maruts bleiben. Ait. Br. III, 16, 1 1).
- 3) Die Maruts tanzen auf dem erschlagenen Vrtra, um zu sehen, ob er tot ist. Maitr. Samh. I, 10, 16 (156, 1)<sup>2</sup>); TBr. I, 6, 7, 4<sup>3</sup>).
  - 4) Auch die Maruts verlassen ihn (RV.; siehe Macdonell).

In der Regel sagen unsere Texte nur, dass Indra den Vrtra erschlug, ohne den Ort oder die sonstigen Umstände dieser Tat hinzuzufügen. Die im Rk so oft erwähnte Beziehung Vrtras zu den Bergen und zu den Wassern ist in den Hintergrund getreten und wird nur beiläufig noch erwähnt. Als einzige Hindeutung auf die Berge wüsste ich höchstens MS. IV, 5, 1 (62, 14) zu erwähnen, wo Vrtra fälschlich mit giri identifizirt wird<sup>4</sup>), für die Beziehung Vrtras zu den Wassern ausser diesem Passus noch Maitr. Samh. III, 6, 3 (63, 2); Taitt. Samh. VI, 1, 1, 6<sup>5</sup>); 4, 2, 3; Taitt. Brähm.

Erörterungen der Maitr. knüpfen hier wie in anderen Texten an die Çāturmāsyas an, deren drittes, 'Sākamedhāḥ' mit seiner 'grossen Spende' besonders zur Tötung Vrtras in Bezug gesetzt wird. Çat. Brāhm. II, 5, 3, 1; 4, 1; 6, 1, 1; 6, 2, 1. Die ursprüngliche Lage dieses Opfers im Jahr wird noch zu untersuchen sein.

<sup>1)</sup> III, 16, 1: indram vai vṛṭram jaghnivānsam nāstṛṭeti manyamānāh sarvā devatā ajahus tam maruta eva svāpuyo nājahuh /

²) devā vai vṛtram hatam na vyajānans tam marutah krīdayo 'dhyakrīdans tasmāt krīdayah.

<sup>\*)</sup> indro vṛtram hatvā parām parāvatam agacchad aparādham iti manyamānah / so 'bravīt ka idam vedisyatīti / te 'bruvan maruto varam vṛnāmahai ātha vayam vedāma / asmabhyam eva prathamam havir nirupyātā iti / ta enam adhy akrīdan /

<sup>4)</sup> Maitr. Samh. IV, 5, 1: apo vai vrtrah paryaçayat / tato yā aty amucyanta tā jīvā yajñiyāh / girir vai vrtro / ya atimumucānā dhāvanti tā jīvā yajñiyāh / yad vahantīnām grhnāti ya eva jīvā yajñiyās tāsām eva grhnāti / Cf. noch Çat. Br. III, 9, 4, 2.

b) Maitr. Samh. III, 6, 3: indro vai vrtram apsv adhy ahans tasam yad yajñiyam medhyam asīt tad udakrāmat tā imā osadhayo 'bhavan — / Taitt. Samh. VI, 1, 1, 6: indro vrtram ahant so 'po 'bhy amriyata tāsam yan medhyam yajñiyam sadevam asīt tad apod akrāmat te darbha abhavan — /.

III, 2, 5, im Wesentlichen dieselben Stellen; ein deutliches Zeichen, wie der Ausgangspunkt der Anschauung allmählich verblasste und Nebensache wurde.

#### C. Die Folgen von Vrtras Tod.

Verschiedene Stellen, die über die Brähmanalitteratur verstreut und an die Indra-Vrtrasagen nicht immer angeschlossen sind, malen weiter aus, was mit Vrtra nach seinem Tode 1) geschah. "Indra schlug ihn und stiess ihn auf einen menschlichen Leichnam" sagt Käth. XII, 3 2). An einer Stelle heisst es, dass Vrtras Schädel zum Dronakalaçagefäss wurde und der daraus zusammenlaufende Soma zum Hāriyojanagraha 3); an einer andern, dass Vrtras Augenstern fortflog und zu Salbe wurde 4). Weiter wird gesagt, dass Vrtras Blut in die Wasser strömt; vor Entsetzen fliessen sie über und werden zu Darbhagräsern 5), oder das Blut fliesst auf die Erde und diese wird dadurch opferunrein 6). Oder die Glieder Vrtras werden auf Erde und Himmel verteilt, und



<sup>1)</sup> Vrtras Tod ist amedhya TS. III, 3, 7, 3.

²) indro v. vr. hatvā tam çave mānave prauhat / somo vai vṛtra udaram çavo mānavas tasmād udare somah pāyate /

<sup>\*)</sup> Taitt. Samh. VI, 5, 9, 1: indro vrtram ahan tasya çirşakapālam ud aubjat sa dronakalaço 'bhavat, tasmāt somah sam asravat sa hāriyojano 'bhavat. MS. IV, 7, 4 (97, 18).

<sup>\*)</sup> Taitt. Samh. VI, 1, 1, 5: i. v. a. tasya kanīnikā parāpatat tad āñjanam abhavat. MS. III, 6, 3 (62, 9) — parāpatat sā trikakubham agacchat tad āñjanam traikakubham ānkte. Çat. Br. III, 1, 3, 12: yatra vā indro vrtram ahans tasya yad aksy āsīt tam girim trikakudam akarot tad yatraikakudam bhavati caksusy evaitac caksur dadhāti etc.

b) Çat. Br. I, 1, 3, 4: tam indro jaghāna sa hatah pūtih sarvata evāpo 'bhiprasusrāva sarvata iva hy ayam samudras tasmād u haikā āpo bībhatsām cakrire tā uparyupary atipupruvire ta ime darbhās tā haitā anāpūyitā āpah / asti vā itarāsu samsrstam iva yad enā vrtrah pūtir abhiprāsravat —; VII, 2, 3, 2: yā vai vrtrād bībhatsamānā āpo dhanva drbhantya udāyans te darbhā abhavan —. Etwas verschieden MS. III, 6, 3 (63, 2); TS. VI, 1, 1, 7.

<sup>\*)</sup> Taitt. Br. III, 2, 9, 2: tasya (vrtrasya) lohitam prthivim anu vyadhāvat samedhyābhavat. (Ich ziehe vor samedhyā opferunrein für same zu lesen.)

der Opferer trägt bei einer bestimmten Gelegenheit (bei dem Rājasūya) in unverständlicher Symbolik einen Vrtras Glieder darstellenden Lotoskranz<sup>1</sup>).

Öfter als die Geschicke Vrtras werden die Folgen der Tötung Vrtras für Indra selbst erwähnt. Charakteristisch ist diesen Erzählungen die in verschiedenartiger Weise ausgemalte und schon dem RV. <sup>2</sup>) bekannte Flucht Indras nach seinem Siege über Vrtra. Auch hier können wir verfolgen, wie verschiedene, ältere und jüngere Elemente mit einander sich mischen und zu einem Strom vereint weiter fliessen. Ich verzeichne folgende Versionen:

- 1) Indra verbirgt sich, weil er sich für zu schwach hält und fürchtet, Vrtra nicht besiegt zu haben. Auch die Götter verbergen sich und schicken Väyu, damit er nachsehe, ob Vrtra auch tot ist. Çat. Br. IV, 1, 3, 1.
- 2) Alle Götter verlassen ihn, mit Ausnahme der Maruts. Ait. Br. III, 16, 13).
- 3) Indra geht parāh parāvatah oder parām parāvatam, weil er sich für zu schwach hält und Vṛtra nicht besiegt zu haben fürchtet: "nāstṛṣīti bibhyat" (Agni sucht ihn für die Götter Çat. Br. I, 6, 4, 1) oder, weil er glaubt, eine Sünde begangen zu haben: "apārādham" TS. VI, 5, 5, 2; TBr. I, 6, 7, 4; TMBr. XV, 11, 9; Ait. Br. III, 15, 1.
- 4) Indra entweicht in die Wasser Çat. Br. VII, 4, 1, 13 oder gäm präviçat TMBr. XII, 5, 21 (seine Kraft entweicht in die Erde cf. TS. II, 5, 3, 2).

¹) Maitr. Samh. IV, 4, 7 (58, 16 ft.): indro vai vrtram ahans tasyeme rūpāny upaitām citrānīyam naksatrāny asau / naksatrānām vā avakāçe pundarīkam jāyate / kṣatrasya vā etad rūpam / kṣatrasyaiva rūpam pratimuñcate / dvādaçapundarīkā bhavanti / dvādaça māsāh samvatsarah — TMBr. XVIII, 9, 6. Cf. unten aus dem Mbh. III, 101, 15 den Vṛtra kāñcanamālyadhārin.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Cf. RV. I, 32, 14: áher yātāram kám apaçya indra hrdí yát te jaghnúso bhír ágacchat / náva ca yán navatím ca srávantīh çyenó ná bhītó átaro rájānsi //

<sup>8)</sup> Cf. hierzu oben III, 169. 238 und Macdonell, VMyth. p. 60.

- 5) Indra empfängt [nach Besiegung V.'s] die Königsweihe (als Mahendra), worauf ihn die Kraft verlässt. TBr. I, 8, 2, 5; 5, 1.
- 6) Nachdem er Vrtra getötet hat, stürzen auf ihn die Feinde (mrdh) los. TS. II, 5, 3, 1.
- 7) Seine Kraft entweicht aus allen Gliedern, aus den Augen das Licht; seine Kraft geht in Wasser, Pflanzen, Bäume über, in die Erde TS. II, 5, 3, 1. 2; TBr. I, 6, 1, 7; MS. I, 10, 5 (146, 2); Çat. Br. V, 2, 3, 8. Fast alle Varianten sind mythologische Synonyma, die ein und derselben Grundlage entstammen; sie lassen sich verstehen, wenn wir die oben gefundene Grundbedeutung Indras als ihren Ausgangspunkt ansehen.

Auf ihrem Wege vom tiefsten bis zum höchsten Stand und wieder abwärts durchläuft die Sonne alle Phasen, die Indras allmählichen Sieg und schliessliche Flucht bedeuten. Er steht anfänglich allein, ohne die Götter und steigt unter Zurückdrängung Vrtras bis zum Mahendra empor. Ihm gehört das Mādhyandinasavana, der Grīsma (nie die varsāh); er geht parām parāvatam, aber dann senkt sich seine Bahn. Man kann sagen, dass er in die Wasser sich flüchte, dass seine Kraft entweiche und variirt nur denselben Gedanken. So haben wir eine Reihe von einzelnen Zügen, die aus der ursprünglichen, wenn auch für die Empfindung der Zeitgenossen längst verblassten Natur des Sonnengottes sich gut, aus der eines ursprünglichen Gewittergottes dagegen schlecht erklären lassen. Dazu passen die Züge aus der rgvedischen Zeit: die Befreiung der Ströme, Vertreibung des Dunkels, Gewinnung der Kühe, des Lichtes. Dass es sich dabei um ein Hervorbrechen der Sonne nach einem Gewittersturm handle, ist eine alte Mythologenfabel, die aus den Anfängen unsrer Wissenschaft stammt.

## 2. Im Mahābhārata etc.

Es ist hier weder notwendig noch möglich, die Entwicklung, die der Indra-Vrtramythus in späterer Zeit nahm, bis ins Einzelne zu verfolgen. Sowohl stilgeschichtlich als sachlich würde die Beobachtung von erheblichem Interesse sein, wie dieser Mythus manchen alten Zug abstreift, manchen beibehält, andere hinzugewinnt. Es gibt nur wenig Fälle in der indischen Mythologie, und, ich glaube, anderwärts, wo ein Mythus in drei verschiedenen Perioden der litterarischen Überlieferung wiederkehrt und in die wandelbaren Geschicke eines Sagenkreises blicken lässt. Das Mahābhārata bietet, abgesehen von kürzeren Stellen, die drei Erzählungen III, 100 ff.: V, 9, 45 ff. u. XII, 280 ff. 1). Was sie wesentlich von dem RV. unterscheidet, ist das fast gänzliche Fehlen bestimmter Beziehungen auf die Natur und den Kampf der Elemente, aus dem der Mythus ursprünglich erwachsen ist. Es handelt sich nicht mehr um die Befreiung der Ströme; es ist nur noch der Kampf Vrtras und der um ihn gescharten Dānavas, Kālakeyas gegen Indra und die von ihm geführten Götter; wir sehen zwar die alten Elemente der Sage, den Donnerkeil, den Tvastr Indra verfertigt, die Hilfe von Seiten Visnus; wir lesen III, 101, 1 noch, dass Vrtra Himmel und Erde umhüllt hält?) oder V, 9, 49 ,den Himmel bannt'8), dass nach seinem Tode die Himmelsgegenden sich aufhellen, ein milder Wind weht, und die Geschöpfe sich freuen4); das sind wohl Stücke aus dem ältesten Inventar; aber von der im RV. so oft hervorgehobenen Beziehung auf Berge und Ströme hat die Sage

¹) Cf. Holtzmann, Indra nach den Vorstellungen des Mahābhārata ZDMG. XXXII, 305 ff.

G. XXXII, 305 ff.

2) ed. Bomb. pag. 112 a: āsasāda tato vrtram sthitam āvrtya rodasī.

<sup>\*)</sup> pag. 8 a: so 'vardhata divam stabdhvā sūryavaiçvānaropamah; XII, 281, 18: tato 'ntariksam āvrtya.

<sup>\*)</sup> V, 10, 40: nihate tu tato vrtre diço vitimirābhavan / pravavau sa çivo vāyuh prajāç ca jahrsus tathā //

sich völlig losgelöst, und in manchen Versen treffen wir Anzeichen einer dem ursprünglichen Gedanken entgegengesetzten Entwicklung. Schon in den Brähmanas begegnet uns die Bemerkung, dass Indra aus Furcht' in die Wasser flieht. Wenn es aber Mbh. V, 10, 46 ff. heisst ,als der Herr der Götter in Furcht vor dem Brahmanenmord (in die Wasser) verschwunden war, verlor die Erde ihr Aussehen, schwanden die Bäume, vertrockneten die Wälder, die Ströme unterbrachen ihren Lauf, die Seen versiegten und die Wesen wurden durch den Regenmangel verwirrt', so steht das im Gegensatz zu dem, was wir aus den ältesten Quellen wissen. die Indra grade zum Befreier der Wasser und Ströme machen. Dichtung und Zeit haben mit der Überlieferung frei geschaltet und es wäre sehr gefährlich, wollte man die Gestaltung der Sage, wie sie uns im Mbh. entgegentritt, für alt halten oder zum Massstab der Beurteilung für die älteste Zeit machen 1). Wir können auch in anderen Zügen die ungezwungene Behandlung des traditionellen Vrtramythus Mbh. III. 100 führt uns in die Einsiedelei des beobachten. Dadhīca. Die Götter wollen Vrtra vernichten und wenden sich unter Führung Indras an Brahman<sup>2</sup>). Dieser rät ihnen zu Dadhīca zu gehen und ihn ,für das Wohl der Dreiwelt' um seine Knochen zu bitten, die zur Anfertigung des Donnerkeils für Indra dienen sollen. Die Einsiedelei des Rsi lag Das Gesumm der Bienen klingt am Ufer der Sarasvatī. dort wie das der Samasänger, der Ruf des Kuckucks eint sich mit dem Ton der Jīvamjīvakas, Büffel, Eber, Sṛmaras und Tibetochsen wandeln umher ohne Furcht vor dem Tiger: die Elefanten spielen im Wasser mit ihren Weibchen. Dadhica hört den Wunsch der Götter und gibt bereitwillig sein Leben hin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. hier die Bemerkungen von L. Feer, Vritra et Namoutchi dans le Mahābhārata, Rev. de l'hist. des rél. XIV, p. 291 ff.

<sup>2)</sup> Cf. Kālidāsas Kumārasambhava.

Die Sage von den Knochen des Dadhyanc ist ein altes Motiv, aber seine buddhistische Bereitwilligkeit, für diesen Zweck seinen Körper zu verlassen, ein Produkt der späteren Zeit. Tvastr macht daraus den Donnerkeil — in der älteren Litteratur sind die beiden Motive, das Anfertigen des Donnerkeils durch Tvastr und die Knochen des Dadhyanc noch nicht verschmolzen — und heisst Indra den furchtbaren Feind der Götter in Asche zu verwandeln. Der Kampf erhebt sich, die Götter halten vor den Kalakevas und Vrtra nicht Stand; sie fliehen und Vrtra wächst; da eilt Indra voller Furcht zu Visnu, der ihm seine Energie (tejah) verleiht. Das sehen die Götter und legen nun auch ihre Kraft in Indra, ebenso die Rsis. Wie Vrtra den Herrn der Götter im Besitz der Kraft erblickt, erhebt er ein furchtbares Gebrüll, dass Himmel und Erde beben: Indra voller Furcht löst seinen Donnerkeil und von dem Geschoss getroffen sinkt der "grosse, mit goldenem Kranze geschmückte Asura" 1) nieder, worauf Indra, der nicht weiss, ob der Donnerkeil aus seiner Hand geflogen und Vrtra getötet sei, entflieht, um in einem See sich zu verbergen (sarah pravestum; XII, 282, 18 dagegen nalinyā bisamadhyastha uvāsābdaganān bahūn). Wie hier, gehen auch in der zweiten Erzählung V, 9, 45 f. vedische und spätere Motive durcheinander. Indra hat Triciras, den Sohn Tvaştrs, erschlagen und Tvaştr bringt mit dem traditionellen indraçatro vivardhasva prabhāvāt tapaso mama Vṛtra hervor. Vṛtra wächst "sūryavaiçvānaropama". Kampf beginnt zwischen ihm und Indra, den er schliesslich ergreift und zornerfüllt verschlingt. Fremd wie dieses Motiv für die ältere Litteratur ist<sup>2</sup>), ist es auch die von den Göttern geschickte jṛmbhikā vṛtranāçinī. Durch ihre Macht muss Vrtra gähnen und Indra kommt wieder zum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch dieses Motiv ist alt; denn der Lotuskranz wird im TMBr. in Bezug zu Vrtra gesetzt (oben S. 240).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht ist damit TS. II, 1, 4, 5 (oben p. 231): tam vrtro hatali sodaçabhir bhogair asināt entfernt zusammenzubringen.

Vorschein<sup>1</sup>). Ein neuer Kampf beginnt, in dem Vrtra siegt. Die Götter pflegen Rats; denn Vrtra erfüllt die ganze Welt und erweckt in Indra die Sorge, er möchte die ganze Dreiwelt samt Devas, Asuras und Menschen verschlingen. Visnu rät den Göttern sich mit Vrtra zu vertragen; er selbst will unsichtbar in den Donnerkeil eingehen. Es folgt der aus den Brāhmaņas bekannte, aber dort mit Namuci geschlossene Pakt ,nicht durch Trocknes, nicht durch Feuchtes, nicht durch Stein, nicht durch Holz, nicht durch Waffe oder Geschoss, nicht bei Tage oder bei Nacht' ihn zu töten. Der Pakt endet, wie bekannt, damit, dass Indra nicht am Tage, auch nicht Nachts, sondern in der Dämmerung seinen Gegner tötet und zwar mittels "Schaum", den er im Meer "bergesgleich" erblickt und mitsamt dem Donnerkeil gegen Vrtra<sup>2</sup>) schleudert. In den Schaum war Visnu eingegangen und so wurde Vrtra vernichtet.

Noch weiter geht Çāntiparvan XII, 280, wo Vṛtra die Mokṣalehre verkündet wird und der alte Indrafeind, dem zur vedischen Zeit solche Gedanken nie gekommen sind, andächtig zuhört: "evamgate me na viṣādo 'sti kaçcid samyak ca paçyāmi vacas tathaitat / çrutvā tu te vācam adīnasattva vikalmaṣo 'smy adya tathā vipāpmā³) // Mit solchen und ähnlichen Worten gibt Vṛtra sein Leben auf und erreicht 'den höchsten Ort'4). Er heisst in diesem Buch 281, 13:

<sup>1)</sup> Bhagavatpur. VI, 12 wird geschildert, wie Vrtra seinen Mund weit öffnet als wolle er die drei Welten verschlingen. Er verschlingt Indra, aber dieser schlitzt Vrtras Bauch auf und kommt so wieder zum Vorschein, worauf er Vrtra das Haupt abschlägt. In dieser Erzählung finden wir das aus den Brähmanas bekannte Motiv (s. oben S. 232), dass Vrtra täglich einen Pfeilschuss wächst, wieder (VI, 9, 13: visvag vivardhamänam tam isumätram dinedine dagdhaçailapratīkāçam sandhyābhrānīkavarcasam). Cf. ausser Holtzmann Feer l. c. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Es ist, wie bei der Form des Kontraktes, eine Verwechslung mit der Namucisage; cf. Feer l. c. 297.

<sup>8)</sup> ed. Bomb. XII, 280, v. 57 (p. 149 a).

<sup>4)</sup> Cf. XII, 283, 60: dăritaç ca vajrena mahāyogī mahāsurah jagāma paramam sthānam viņnor amitatejasah.

mahātman, 281, 18: dharmabhrtām varah, 283, 60: mahāyogin u. s. w. 1). Wir finden zwar auch hier alte Motive. Das Feuer des Mahecvara, das zum Fieber wird und Vrtra befällt (281, 30 ff.), erinnert an das Wechselfieber, das Indra (TS. II, 5, 2, 2 oben S. 232 Anm. 3) aus sich erzeugt oder wenn 282, 40 ff. Agni, Bäume, Kräuter etc. einen Teil der Schuld an der von Indra begangenen Brahmavadhvā auf sich nehmen, so ist TS. II, 5, 1, 1 ff. (oben S. 230 Anm. 1) zu vergleichen; aber die ganze Anschauung ist doch allmählich von Grund aus geändert worden und bietet einen der mythengeschichtlich lehrreichsten Vorgänge dar. Hätten wir die Erzählungen des Mbh. allein, so müsste jeder Versuch, den Indra-Vrtramythus zu deuten, sein Ziel verfehlen. An der Gestalt, die Vrtra im Mbh. und z. T. auch in den Brāhmanas gewonnen hat, haftet nichts mehr von dem ursprünglichen Elementargedanken. Wir begegnen nur noch einer der typisch gewordenen Erzählungen, die ihres Ursprunges entkleidet und in dem letzten Stadium der Entwicklung angelangt sind. Sie zeigt den geringen Wert, den Itihasas für die mythologische Erkenntnis besitzen und enthält eine Warnung für die, die sehen wollen. Erst dadurch, dass wir den Mythus durch verschiedene Zeitalter und Litteraturperioden hindurch zurückverfolgen können, gewinnen wir die Möglichkeit einer gesicherten Interpretation.

Aus dem Bereich der indischen Tatsachen komme ich hier zu einem Schluss, den auf ganz anderen Wegen Boas gefunden hat. Ausgehend von der Entwicklung der Indianermythologie stellt er als Resultat einer vergleichenden Behandlung verschiedener Stammessagen fest: "dass wir die Mythologie eines jeden Stammes als das Ergebnis der Verschmelzung von Material verschiedensten Ursprunges ansehen müssen. Dieses Material wird von jedem Stamm nach seiner Beanlagung, seinen socialen Ein-

<sup>1)</sup> Cf. auch XII, 281, 1: aho dharmisthatā tāta vrtrasyāmitatejasah / yasya vijāānam atulam visnor bhaktiç ca tādrçī.

richtungen und den älteren Vorstellungen, die seine Gedankenrichtung beherrschen, ausgestaltet. Damit fällt ein für alle Male die Berechtigung von Versuchen, Mythen von Naturvölkern aus Naturvorgängen zu deuten oder die Resultate der Beobachtung des Naturlebens in ihnen zu erkennen. Dass die Erscheinung der Sonne, der belebten Tierwelt, des rauschenden Meeres die Phantasie der Naturvölker mächtig angeregt hat, unterliegt ja keinem Zweifel, denn sonst würden sich nicht Sonnen- und Tiermythen überall finden. die spezielle Form, in der wir dieselben heute erblicken, ist das Resultat langer historischer Entwicklung, hinter welcher der "Elementargedanke" weit zurückliegt. diese Elementarvorstellung zu erkennen, ist es notwendig, nicht die jetzt gefundenen Mythen zu deuten, sondern die Veränderungen, welche durch historische, sociale und geographische Gründe bedingt sind, loszulösen, und so zu den einfachsten und allgemein gültigen Grundvorstellungen zu gelangen'1). Und Ratzel bemerkt dazu, dass die Deutung eines Mythus aus der Natur des Ortes, an dem er heut lebe, nicht geboten sei<sup>2</sup>).

Wenn schon selbst in dem Rahmen dieses Mythus der Charakter Indras und vor allem Vrtras eine Umwandlung erfahren konnte, so ist klar, dass die Zersetzung noch grösser ausserhalb desselben war. Ich habe S. 195 hervorgehoben, dass der Name Vrtras im AV. keine Rolle spielt und im

<sup>1)</sup> Boas, Verhandlungen der Berl. Ges. f. Anthropologie (Z. f. Ethn. XXVII, p. 512).

<sup>2)</sup> SBKSGW. 1898, L, S. 1 ff. ("der Ursprung und das Wandern der Völker geographisch betrachtet").

Pāli, soweit sich sehen lässt, ganz geschwunden ist¹). Wir dürfen seine Gestalt vielleicht noch im Samyuttanik. XI, 3, 2 in dem añātaro yakkho dubbanno okoṭimako wiedererkennen, der dem Sitz Sakkas, des Königs der Götter, naht, und in demselben Masse als die 33 Götter sich darüber ärgern, "schöner, ansehnlicher, gefälliger" wird²). Besser bewahrt ist der Name Çambaras, der im RV. noch als indischer Fürst und Herrscher über zahlreiche Burgen geschildert wird und hier im Pāli uns als Asurindo entgegentritt³); an andrer Stelle heisst der Asurindo Vepacitti oder Verocana⁴). Ein Dämon Virocana ist schon dem AV. und Taitt. Brāhm. bekannt, aber noch nicht dem Rk; er gehört also einer anderen Überlieferung oder einer späteren Entwicklung an.

Während Vṛtra sich verflüchtigt hat, ist Indra geblieben; aber er wurde fast zu einem Synonym von rājan und der im Rk als Eigenname gar nicht oder nur vereinzelt auftretende çakra 5) ist hier zur ständigen Bezeichnung des alten Götterkönigs geworden. Daneben erscheinen maghavā, purindado, vāsavo, sahassakkho, sujampati und natürlich devānam indo 6); aus dem 'Burgenbrecher Indra' hat der Buddhismus den 'Stadtgeber' 7) Indra gemacht; 'der früher in menschlicher Gestalt lebend Stadt für Stadt Geschenke gab' 8). Im Allgemeinen ist aber Indra hier kein Gott von Bedeutung, er

<sup>1)</sup> Cf. indes den vatrabhū Minayeff, Grammaire palie § 26. Kuhn, Beiträge z. P. Gr. S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 237 abhirūpataro dassanīyataro pāsādikataro.

<sup>3)</sup> Samyuttanik. I, 227.

<sup>4)</sup> Samyuttanik. I, 223. 225 ff.

<sup>5)</sup> VIII, 12, 17: yád va çakra paraváti samudré ádhi mándase 13, 15. Immerhin wird es im RV., wenn auch noch nicht ausschliesslich, doch schon vorwiegend Indra beigelegt (cf. Grassmann, WB.).

<sup>6)</sup> Samyutta-Nikāya XI, 2, 2 (I, p. 229).

<sup>7)</sup> Childers, s. v.

<sup>\*)</sup> Man wolle hieraus einen Schluss auf den Wert solcher Stellen wie Assaläyanasutta p. 19 und Milindapañho 123. 124 für die Erklärung von gandharva ziehen.

hat den Charakter eines Yazata und erscheint wie die Götter als eifriger Buddhist und Diener Buddhas <sup>1</sup>). Als Buddha seine Lumpen waschen will, gräbt Indra rasch mit der Hand einen Teich und bringt ihm einen grossen Stein, damit er sie reiben kann <sup>2</sup>). Er nimmt die Gestalt eines Jünglings an und geht dem mit seinen Mönchen in Rajagrha einziehenden Buddha wie ein Herold voran <sup>3</sup>); bei Buddhas Tode sagt er den Vers aniccā vata samkhārā etc. <sup>4</sup>). Er ist zu andern Völkern gewandert und kein Gott ausser Brahman erscheint so häufig wie er in siamesischen Legenden <sup>5</sup>).

Wer die Entwicklung von Sondergöttern auf indischem Boden studiren will, wird den Namen Vajrapāņi berücksichtigen müssen. "Zu den seltsamsten Entwicklungen, sagt Grünwedel<sup>6</sup>), hat der donnerkeiltragende Gott, der deus ex machina der alten Legenden, Anlass gegeben, der Gott Çakra (Sakko) oder Indra. Die Mahāyānaschule entwickelte daraus Vajrapāņi, den Beschützer Buddhas; gelegentlich blieb aber in bestimmten Rollen noch Indra bestehen. Die Erinnerung an ihn entwickelte einen Bodhisatva Vajradhara, einen Dhyānibuddha Vajrasatva, während der zornige Vajrapāņi als Yakṣa bezeichnet wurde: alles Typen, welche schliesslich nur Weiterbildungen des alten Gewittergottes sind! Und nun sehen wir Indra Çatakratu (tibetisch brGya-byin, mongolisch Khormusda) noch einmal und zwar als Gott der späteren brahmanischen Mythologie" <sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Cf. Bloch, Buddha worshipped by Indra PAS Bengal 1898 S. 186 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mahāv. I, 20, 4.

<sup>\*)</sup> ib. I, 22, 13.

<sup>9)</sup> Mahāparinibb. S. VI; JRAS. NS. VIII, 252. Cf. Rhys Davids, Buddhist Birth Stories XVII, 1.

<sup>5)</sup> Alabaster, the wheel of the law 171.

<sup>6)</sup> Mythologie des Buddhismus p. 179.

<sup>7)</sup> Cf. noch J. J. Schmidt, Forschungen im Gebiete . . der Völker Mittelasiens, St. Petersburg 1824, p. 176. 237. Eine Inschrift auf einer bei Islam-abad gefundenen silbernen Platte "ist vorzüglich merkwürdig, weil sie die Identität Indras und Chormusdas bestätigt, indem sie Brahman

Es liegt ausserhalb meiner Aufgabe Indras Beziehungen zum Buddhismus weiter zu verfolgen. Indra erscheint in Pālitexten gelegentlich auch als Regengott<sup>1</sup>), und in dieser Eigenschaft begegnen wir ihm vorwiegend in dem klassischen Sanskrit. Sein Banner wird um des Regens willen aufgerichtet und verehrt<sup>2</sup>). Als die Schlangen von der Sonnenhitze verbrannt werden, bedeckt Çakra das ganze Firmament mit Wolken und heisst die Wolken regnen<sup>3</sup>). Manu sagt IX, 304 ff., dass Indra vier Monat hindurch regne, die Sonne mit ihren Strahlen acht Monat hindurch Wasser ziehe<sup>4</sup>). Das Vişnupurāna enthält V, 10 eine Beschreibung des von den Hirten gefeierten Indrayajña, den Nanda dem neugierig fragenden Kṛṣṇa erklärt.

- v.19: meghānām payasām ceço devarājah çatakratuh | tena samcoditā meghā varşanty ambumayam rasam ||
  - 23: bhaumam etat payo dugdham gobhih sūryasya vāridah | parjanyah sarvalokasya bhavāya bhuvi varşati ||
  - 24: tasmāt prāvṛṣi rājānaḥ sarve çakram mudāyutāḥ | mahaiḥ sureçam arcanti vayam anye ca dehinaḥ || 5).

und Indra bei der Geburt Buddhas diejenigen Dienste tun lässt, die laut den mongolischen Büchern der Fürst der Esrün und Chormusda dabei verrichten". Robertson, the Káfirs of the Hindu-Kush, erwähnt unter den Göttern der Kafīr-religionen p. 376 ff. als Hauptgott *Imrá*. In dem, was von ihm erzählt wird, finde ich keine sicheren Züge, die Indra ähnlich wären. Ausser Imrá wird, ohne besondere Angaben, u. a. ein Gott *Inthr* aufgeführt. (Nebenbei bemerkt, im Zusammenhang mit einem Opfer für Imrá wird die Geschichte der Ziege, die das Opfermesser aufscharrt, erzählt l. c. p. 385.)

<sup>1)</sup> Oldenberg, Rel. d. V. 143.

²) Raghuvança IV, 3 und Mallinātha zur Stelle; KS. VII, 84: māhendram ambhah prathamam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mbh. I, 25, 1 ff. Weiteres über Indra im Mbh. siehe bei Holtz-mann, ZDMG. XXXII, p. 315.

<sup>4)</sup> Cf. auch Böhtlingk, Ind. Sprüche 2 2228.

<sup>\*)</sup> Es folgt ein Widerspruch von Seiten Kṛṣṇas gegen das Fest und ein Streit zwischen Kṛṣṇa und Indra.

In der Parallelversion des Harivança 1) heisst es:

- V.5: devānām īçvarah çakro meghānām cārisūdana / -
  - 6: tena samcoditā meghās tasya cāyudhabhūşitāḥ tasyaivājñākarāḥ sasyam janayanti navāmbubhiḥ ||
  - 7: meghasya payaso dātā puruhūtah puramdarah / —
  - 12: dudoha savitur gā vai çakro divyāḥ payasvinīḥ |
    tāḥ kṣaranti navaṃ kṣīraṃ meghyaṃ meghaughadhāritam ||
  - 15: taj jalam vajranispeşair vimuncati nabhogataih | bahubhih kāmagair meghaiç çakro bhṛtyair iveçvarah²) ||

Das ist das Finale in der Entwicklung Indras. Wir nehmen zwar ihre ersten Spuren im RV. wahr, aber die Stellen, in denen er als Regenspender auftritt, sind noch vereinzelt; er ist auch nicht mehr Sonnengott, sondern schon von dem Phänomen losgelöst, aber an seinen Taten noch als Sonnengott erkennbar. Ganz allmählich gleitet er in die Stellung hinüber, die ihm das klassische Sanskrit anweist<sup>8</sup>). Neben den Rossen, die ihm im Rk und im gesamten Veda eigen sind, erscheint später der Elefant als sein Tier und dieser gilt als Tier des Ostens (Kāt. XXII, 2, 23 ff.).

# Die Umwandlung Indras.

Wie es in der Sprachwissenschaft notwendig geworden ist, nach den Gründen zu fragen, aus denen diese oder jene Formentwicklung oder Analogiebildung eingetreten ist, so wird auch in der Mythologie der Weg, auf dem eine Umwandlung stattgefunden hat, aufzusuchen sein. Während Vrtra, der im indischen Klima keine Wurzel hatte, später

<sup>1)</sup> II, 15 = LXX; ed. Bomb. vol. II, p. 17.

<sup>2)</sup> Nach Wilson, Vi. Pur. Translation pag. 523 wird jetzt für Indra nicht mehr öffentlich geopfert. Das einzige Fest im Hindukalender, das Çakradhvajotthāna, wird am 12. oder 13. Bhadra, genau in der Mitte der Regenzeit gefeiert. Indra wird Krsna untergeordnet.

<sup>\*)</sup> Dass er zu Beschwörungen verwendet wird und zwar mit Formeln der Mythologie (Winternitz, Sarpabali 52), die übertragen werden, dürfte in diesem Falle charakteristisch sein.

nur noch in der Sage als längst gestürzter Götterfeind verblieb, lenkte Indras Entwicklung in andere Bahnen ein. Er blieb lange Zeit ein lebensvoller Gott, ging aber in einen anderen Wirkungskreis hinüber und wurde wesentlich zum Regengott.

Die Kulmination der Sonne trifft mit dem Eintritt der Regenzeit zusammen. Auch in unsern Ländern ist durch Bauernregeln und wissenschaftliche Beobachtung festgestellt, dass gegen Mitte Juni die regnerischste Zeit des Jahres beginnt und die Zeit nach der Sonnenwende die meisten Niederschläge und Hochwasser zeigt; in Indien verstärkt sich diese Regenperiode zur Regenzeit. Ihre Entstehung schreiben die Inder der Sonne selbst zu. Wir finden Äusserungen der Art schon in den Samhitās: TS. II, 4, 10, 2: yadā khalu vā asāv ādityo nyan raçmibhih paryāvartate 'tha varşati, dhāmacchad iva khalu vai bhūtvā varsati¹) / III, 3, 4: sūryasya raçmayo vrstyā īçate | ahna eva rūpeņa sūryasya raçmibhir divo vrstiņ cyāvayati / VS. IX, 3: apām rasam . . sūrye santam samāhitam; MS. II, 4, 8, (p. 46, 1): agnir vā ito vrstim īţţe, maruto 'mutaç cyāvayanti, tām sūryo raçmibhir varşati<sup>2</sup>); TBr. I, 7, 1, 1: sūryeņa vā amuşmin loke vrstir dhrtā | sa evāsmai vrstim niyacchati. Ait. Br. IV, 25, 10: asāv arvān tapati, arvān varsati. TĀr. V, 10, 6; Manu III, 76: ādityāj jāyate vrstih.

Vişnu-Pur. II, 9:

- 8: vivasvān aşṭabhir māsair ādāyāpo rasātmikāḥ varṣaty ambu tataç cānnam annād apy akhilam jagat !!
- 23: vṛṣṭyā dhṛtam idam sarvam annam niṣpādyate yayā sāpi niṣpādyate vṛṣṭiḥ savitrā, munisattama // Vāyu-Pur. LI:
- 13: sūryaḥ kiraṇajālena vāyuyuktena sarvaçaḥ | jagato jalam ādatte kṛtsnasya dvijasattamāḥ ||

<sup>1)</sup> Cf. auch I, 4, 22 e: yā divyā vrstis tayā (āditya) tvā çrīnāmi.

<sup>2)</sup> Nach meiner Meinung gehört aus dem RV. VII, 47, 4: yah suryo raçmibhir atatana direkt hierher.

14: ādityapītam sūryāgneh somam samkramate jalam / —

23: ārkam tejo hi bhūtebhyo hy ādatte raçmibhir jalam || samudrād vāyusamyogād vahanty apo gabhastayaḥ | yatas tv ṛtuvaçāt kāle parivartī divākaraḥ | yacchaty apo hi meghebhyaḥ çuklāḥ çuklagabhastibhiḥ — 51: sūrya eva tu vṛṣṭīnām sraṣṭā samupadiçyate.

In dem Gebet Yājñavalkyas an die Sonne 1) nennt er sie himāmbugharmavṛstīnām²) kartā hartā ca und trikālarūpa. Mit Hilfe dieser Stellen wird es möglich den Weg zu erkennen, auf dem der Wandel des alten Sonnengottes Indra vor sich ging, und der Umstand, dass Indra von jeher zu den Wassern in Beziehung stand sowie den Donnerkeil führte, mag ausserdem von Einfluss gewesen sein. den meisten Fällen, so werden wir uns daran genügen lassen müssen, den Gang und die Möglichkeit dieser Entwicklung festzustellen. Der Prozess mythologischen Gestaltens gelangt niemals zur Ruhe; er scheidet überlebte Elemente aus oder giesst das Überkommene in neue Formen um. In diesem Werdegange waltet kein teleologisches, zu einem bestimmten Ziele führendes Gesetz, sondern die durch psychologische Momente nicht minder wie durch äussere Bedingungen erzeugte Ruhelosigkeit: Wanderungen, Berührungen mit andern Stämmen, Kulturfort- oder rückschritte, Klima, Übernahme der Gedanken durch eine neue Generation, die gestaltende Kraft einflussreicher Individuen (Dichter, Priester), aus unerkennbaren Tiefen aufsteigende Gedankenrichtungen sind die treibenden Kräfte in der Mythologie. So wäre es müssig zu fragen, warum die Inder, die doch den Sonnengott sahasranāmāvalyā verehrten, nicht Indra in dieser Funktion beibehalten, sondern nach einer andern Richtung hin entwickelt

<sup>1)</sup> Vişnupur. III, 5, v. 19 (cf. Böhtlingk, Sanskritchrestomathie 2 p. 102).

<sup>\*)</sup> Cf. auch Simon, Ved. Schulen p. 67. Rām. IV, 28, 3 (ed. Nirnaya Sāg. Pr.): navamāsadhrtam garbham bhāskarasya gabhastibhik / pītvā rasam samudrānām dyauh prasūte rasāyanam /

haben. Wir müssen uns damit bescheiden, die innere Möglichkeit dieser Entwicklung aus indischen Anschauungen heraus festzustellen. Der ganze Glanz des Königs der Götter ging dabei nicht verloren. Wenn er im Samgāmāvacara-Jātaka (II Nr. 182) u. s. als König der Götter mit seinen Nymfenscharen daherkommt und sonst sein Himmel als Stätte der sinnlichen Freuden erscheint, wenn Kum. Sambh. II, 29 von seinem netrasahasra gesprochen wird, dann wirken alte Motive fort.

# Namuci 1).

Bei all diesen Erörterungen habe ich das Verhältnis von Indra zu Namuci ausser Acht gelassen. Das wenige Material, das uns der Veda in Bezug auf diesen Gegner Indras bietet, reicht nicht hin, um seinen Ursprung zu erklären; aber es ist doch ersichtlich, dass es sich um einen von Vrtra ganz verschiedenen und auch durch besondere Terminologie 2) charakterisirten Sagenkreis handelt. Namuci wird im RV. nur neunmal in acht Liedern erwähnt, eine gegenüber den Hunderten von Vrtrastellen verschwindende Zahl; also auch rein äusserlich betrachtet ist er in den Traditionen der vedischen Geschlechter hinter dem Einfluss Vrtras zurückgeblieben. Von den in Betracht kommenden Versen sind II, 14, 5; VII, 19, 5; X, 73, 7 inhaltlos; V, 30, 7. 8; VI, 20, 6 haben dadurch einige Bedeutung, dass sie eines der Hauptschlagworte dieses Sagenkreises enthalten 3); weitaus wichtiger sind VIII, 14, 13 und X, 132. Jener Vers nennt, wie die

¹) Oben I, 250 ff.; Bloomfield, JAOS. XV, 143 ff.; Oldenberg, GGN. 1893, 342 ff. Nach Max Müller, Academy 1892 (vol. 42, 364), "Mondabnahme"; nach Weber Rājasūya 102 wohl der zähe, nicht loslassende Morgennebel". Dass in dem Namen eine Negation stecke, war schon Pāṇinis gleich unbewiesene Annahme (VI, 3, 75). Nach Halévy considér. crit. p. 38 ist Namuci — Namik — Namitch, der Form, die die Türkeinwandrer dem Namen Namī (— Ranhā) geben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bergaigne II, 346; Bloomfield l. c. 156.

<sup>\*)</sup> V, 30, 7: dasásya námucek çiro yád ávartayak; 30, 8; VI, 20, 6: çiro dasásya námucer mathayán.

Brāhmaņatexte, apám phéna als Waffe, die Indra gegen N. schleudert: X. 131 kennt die Elemente der Sautramanifeier in wesentlicher Übereinstimmung mit dem Brauch der späteren Die Sautrāmaņī war, wie ich früher darlegte 1), eine Ceremonie, in deren Mittelpunkt die Surā ebenso stand, wie der Soma in der Mitte der Somaopfer. Die Kāçikā bezeichnet die Prācyas als Surāpāņas 2), andere Stämme hatten Vorliebe für andere Getränke<sup>3</sup>). In der Verwendung von Soma resp. Surā kam ein ursprünglicher Kultgegensatz zum Ausdruck, den die spätere Zeit dadurch überbrückte, dass sie die Sautrāmanī zu einer Heilsceremonie für den am Somagenuss erkrankten Indra machte 4). Unser Lied findet bei ihr seine Stelle und mit dem Liede der Name Namuci, der im Surākreise dieselbe Rolle spielt wie Vrtra im Kreise der Somapresser. Das Opfer wird für einen, dem Soma aus Nase, Ohren etc. fliesst, einen sogen, somätipüta, dargebracht; ferner für einen Brahmanen, der sich Erfolg wünscht, für einen vertriebenen König, einen Ksatriya u. s. w. 5) und verläuft in charakteristischer Weise. Ich habe schon I, 250 darauf aufmerksam gemacht, dass einzelne Lehrer alle Praisas zu verändern pflegten, ein deutlicher Hinweis auf einen vom Somaopfer grundverschiedenen Charakter der Sautrāmanī.

Wir finden ferner den Namen Namucis in dem Spruch, mit dem der König bei seiner Weihe das auf dem Tigerfell

<sup>1)</sup> VMyth. I, 253.

<sup>2)</sup> VMyth. I, 254 4.

<sup>3)</sup> Kāç. III, 2, 81; VIII, 4, 9: kasāyapāyino gānāhārāh, ksīrapāyina uçīnarāh sauvīrapāyino bāhlīkāh; cf. Padamañjarī zur Stelle.

<sup>4)</sup> Ich kann aus dem Rk nicht entnehmen, dass schon nach dessen Tradition Indra am Somagenuss erkrankt sei. Indra trinkt dort bei Namuci die Surā, erkrankt daran und Sarasvatī heilt ihn. Das scheint mir, in Abweichung von den Brāhmaṇaerzählungen, der Zusammenhang im RV. zu sein. Ob dem Verbum vi-pā eine so besondere Bedeutung, wie Oldenberg will, beizulegen ist, ist zweifelhaft.

<sup>5)</sup> Rituallitt. S. 159.

befindliche Blei mit dem Fuss wegstösst1). Das Blei spielt bei allen Surafeiern eine Rolle; beim Vajapeya und hier bei der Sautrāmanī wird die Parisrut von einem langhaarigen Manne gegen Blei gekauft<sup>2</sup>); es muss also ein wesentlicher Bestandteil der Sage sein. Wie Indra mit Vrtra, so geht er auch mit Namuci einen Kontrakt ein, der von jenem ganz verschieden und erst in der späteren Überlieferung damit verwechselt worden ist. Es ist der bekannte Kontrakt<sup>3</sup>),

<sup>1)</sup> nirastam namuceh cirah TS. I, 8, 14 e; TBr. I, 7, 8, 2; Cat. Br. V, 4, 1, 9; MS. IV, 4, 4, (p. 54, 5); Weber, Rajasuya 48. Der Komm. zur TS. sagt: lohitāyasam tāmram pūrvam phenena pātitam yan namuceh çiras tad idam tāmrarūpam san nirastam parityaktam.

<sup>2)</sup> VMyth. I, 248. Einen pandaga nennt die MS. l. c.

<sup>8)</sup> MS. IV, 3, 4 (43, 7) [cf. Mbh. IX, 43, 34 ff.]: indro vai namucim nālabhata sa raçmīn kulāyam krtvānvārohad amum ādityam / tam vā anvamantrayata | sakhāyā asāveti | so 'bravīt | nāham hanisyāmīti | so 'bravīt / samdhām te samdadhai yathā tvā na divā hanāni na naktam na çuşkena närdreneti tasya vā upodaye sūryasya nīhāram samtatyāpām phenena ciro 'cchinat / tad vā enam anvavartata mitradrug asīti / — TBr. I, 7, 1, 6: i. vrtram hatvāsurān parābhāvya namucim āsuram nālabhata / - so 'smād abhiçunataro 'bhavat / so 'bravīt / sandhām samdadhāvahai / atha tvävasraksyämi / na mä çuskena närdrena hanah na d. na n. iti / sa etam apām phenam asincat / nā vā esa çuşko nārdrah / vyustāsīt anuditah sūryah / — / tasyaitasmin loke apām phenena çira udavartayat / Cf. noch TMBr. XII, 6, 8. Das Cat. Br. webt verschiedene Geschichten in einander. XII, 7, 1, 1: Indra tötet Viçvarupa und trinkt mit Gewalt Soma. Kraft und Somatrank gehen von ihm. (1) Darauf heisst es 10: atha ha vai tarhi namucinaivāsureņa saha cacāra sa aiksata namucir apunar va ayam abhūd dhantasyendriyam vīryam somapītham annādvam harānīti / tasvaitavaiva suravendrivam vīrvam somapītham annâdyam aharat / sa ha nyarnah çiçye tam devâ upasamjagmire çreştho vai no 'yam abhūt tam imam pāpmāvidad dhantemam bhisajyāmeti. (Sautrāmanī; 2); 7, 3, 1; indrasuendriyam annasya rasam somasya bhaksam surayasuro namucir aharat | so 'çvinau ca sarasvatīm copādhavac chepano 'smi namucaye na två diva na n. hanani na dandena na dhanvana na prthena na mustina na cuskena nardrenatha ma idam aharsīd idam ma ajihīrsatheti — 3. tav açvinau ca sarasvatī ca apam phenam vajram asiñcan — tenendro namucer asurasya — çira udavasayat / (3). Cf. Mahidhara zu VS. X, 33 (Muir V, 94).

Namuci weder mit Trocknem noch mit Nassem, weder bei Tage noch bei Nacht zu verletzen 1); nach meiner Meinung die alte Formel eines Treueides. Indra bricht den Eid und tötet. während er gegen Vrtra immer nur den Donnerkeil braucht. diesen Gegner ápām phénena. Cat. Br. XII, 7, 3, 3 interpretirt den der Namucilegende charakteristischen Ausdruck durch die Beifügung von vajra. Lanman hat eine andere Erklärung vorgeschlagen 2), Frazer ninmt den Ausdruck wörtlich 3). Wir können aus Mangel an sicheren Anhaltspunkten nichts entscheiden; ich möchte aber doch glauben, dass er materieller zu fassen sei und irgendwelche Substanz wie z. B. Blei bedeute, weil grade dieses Metall in den Suraceremonien als Kaufpreis, wie sich zeigte, dient; Kauc. 71, 15 spricht bei der Entfernung des alten Feuers davon, dass man in die Hände des ältesten Sohnes sīsāni lege, was der Komm. mit sīsam nadīphenam lohamyttikā erklärt und Kauç. VIII, 18 zählt unter den Blei genannten Dingen sīsa, nadīsīsa 1), ayorajas, krkalāsacirah auf<sup>5</sup>), nicht unter den unmittelbar folgenden Rasas (wie Dadhi, Ghrta). Das spricht zu Gunsten meiner Vermutung.

Die ganze Bedeutung der Namucisage bleibt dunkel:

<sup>1)</sup> Das "weder bei Tage noch bei Nacht" treffen wir auch sonst. TMBr. XVI, 1, 1: prajäpatir vå idam eka äsin nähar äsin na rätrir äsit. Cf. oben die Şodaçinceremonien, pag. 2186.

<sup>3)</sup> JASB 1889, p. 20 als ,waterspout'.

s), the golden bough' II, 361: . . the foam of the sea is just such an object as a savage might choose to put his live in, because it occupies that sort of intermediate or nondescript position between earth and sky or sea in which primitive man sees safety. It is therefore not surprising that the foam of the river should be the totem of a clan in India . . Einen ganz andern Gesichtspunkt macht Tilak, Orion 122 geltend.

<sup>4)</sup> Komm. nadiphenapinda.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bloomfield, l.c. p. 157. 158. — B. hält "Blei" für eine Substitution: "foam is too volatile, it does not preserve its character long enough to manipulate successfully in practice. Lead is soft, *mṛdu*..., and has much the same color as foam". Mir scheint das nicht nötig.

Apām phena und sīsa, surā, die Açvins mit Sarasvatī, die Indra heilen, dazu noch der Eigenname des als Gegner Namucis bezeichneten Námī Sāpyá 1) sind die einzigen Momente, die hervortreten, ohne sich zu einem Gesamtbilde zu vereinigen. Die spätere Zeit hat Namuci zu einem Nāmen Māras gemacht 2).

Daran aber wird vorläufig festgehalten werden können, dass die Viçvarūpa-, die Vrtra- und die Namucisage ursprünglich nicht mit einander verbunden waren, sondern verschiedenen Kreisen angehörten und erst später einander näher gebracht wurden. Ebensowenig dürfen wir aus der Erklärung von Vrtra oder Viçvarūpa einen Schluss auf die Bedeutung von Namuci ziehen 3). Es sind einige, freilich schwache Anzeichen dafür vorhanden, dass Namuci irgendwie aus den dasischen Kreisen in die vedische Mythologie herübergekommen ist; es wird darauf später einzugehen sein.

<sup>1)</sup> I, 53, 7: — / námyā yád indra sákhyā parāváti nibarháyo námucim náma māyinam //

VI, 20, 6: právan námīm sāpyám sasántam — Unklar ist X, 48, 9. Nach TMBr. XXV, 10, 17 ist N. S. König von Videha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Windisch, Māra und Buddha, S. 185.

<sup>3)</sup> Dies ist der Fehler Tilaks, Orion 117ff.

# Vala.

Ein dritter Name, der neben Vrtra und Namuci 1) auftritt, begegnet uns nur im I-IV., VI., VIII. und X. Buch. Unverkennbar tritt die Befreiung der Rinder, die Eröffnung des Stalles als Grundgedanke der Valabesiegung hervor, bei der die Götter Indra furchtlos helfen (I, 11, 5). Es ist nicht richtig, dass go im RV. Wolke' bedeute; Wolke' heisst es nie und "Wasser" nur selten. Das PW. verzeichnet auch die Bedeutung, Wolke' gar nicht und führt für, Wasser' (unter 13) nur Belege aus Lexicis und späterer Zeit an. Dagegen hat Grassmann (WB 13) eine Reihe von Stellen genannt, in denen die Kühe "Regenwolken" bezeichnen sollen, die von Vrtra im Fels der regenlosen Wolke verschlossen, von Indra (Brhaspati u. s. w.) befreit werden und nun als nährende Milch den Regen strömen lassen. Meine Ausführungen p. 180ff. werden dargetan haben, dass die Grassmannsche Ansicht auf einem Irrtum beruht. Die von ihm vorgeschlagene Bedeutung Regenwolke' habe ich bei keiner der von ihm angeführten Stellen notwendig gefunden. Indra vollzieht zwei besonders gerühmte Taten: er befreit die Wasser und befreit die Rinder; beide Dinge sind im Allgemeinen, wie Oldenberg recht gesehen hat 2), zu trennen; die Befreiung der Wasser

<sup>1)</sup> Verknüpft werden Namuci und Vala VS. XX, 68 etc. (s. unten p. 264 Anm. 4).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rel. d. V. 149<sup>3</sup>: ,Unbefangene Prüfung wird ergeben, dass in der vedischen Sprache die Beziehung der Kühe auf die Wasser . . weit hinter derjenigen auf die Morgenröten zurücksteht'. Meine eigene Warnehmung hat das bestätigt.

bezieht sich auf die Ströme, die Befreiung der Rinder auf die Wiederkehr des Lichts, ,der Morgenröten' (VMyth. II, 35); es ist nicht ausgeschlossen, dass es in einer Reihe von Stellen sich auf wirkliche Beutezüge der Indraanhänger bezieht. Die einzelnen Anschauungen des RV. grenzen allerdings ihre Gebiete nicht so streng gegen einander ab, dass wir nicht beständig Übergänge aus dem einen in das andere fänden, und es dürfte nicht überraschen, auch bei der Bezeichnung "Rinder" gelegentlich die Grenzlinien verwischt zu finden. Die Berge, die Vrtra umlagert, muss Indra öffnen, um die Wasser zu befreien; den Felsen muss er im Kampf gegen Vala öffnen, um die roten Rinder der Usas wieder herbei-Wir finden beide Anschauungen in demselben Liede, ja in demselben Verse, und in einzelnen Fällen wäre die Möglichkeit gegeben, dass der Stall der Rinder die Gefangenschaft der Wasser bedeutet. Aber solche Stellen sind gering an Zahl. Ich wüsste nur VII, 90, 41) und IX, 108, 62) anzuführen 3); auch dann sind die Rinder aber nicht ,Regenwolken', sondern "Quellen' und "Ströme', die aus den Bergen nach Indras Befreiungstat hervorbrechen. In der Valasage aber bezieht sich go, wie ich meine, uneingeschränkt auf die Rinder der Uşas4). Stellen wie II, 24, 3

úd gá ájad ábhinad bráhmaṇā valám ágūhat támo vy àcakşayat svàḥ ||

zeigen den unmittelbaren Gedankenzusammenhang.

valá wird in der Regel mit "Höhle" übersetzt, und für

<sup>1)</sup> ucchánn usásah sudínā ariprā urú jyótir vividur didhyānāh / gávyan cid ūrvám uçíjo ví vavrus tésām ánu pradívah sasrur ápah // Cf. die vāçrá ápah AV. IV, 15.

²) yā usriyā ápyā antár áçmano nír gā ákrntad ójasā / abhi vrajám tatnise gávyam áçvyam —

Oldenberg, Rel. d. V. 1501 legt mit Recht dieser Stelle kein Gewicht bei.

<sup>3)</sup> Von den bei Grassmann angeführten Stellen kämen höchstens noch II, 23, 18; 34, 1 in Betracht.

<sup>4)</sup> Cf. III, 31, 4; 39, 4. 6 als Parallelen.

die Mehrzahl der Stellen scheint dies die angemessene Bedeutung zu sein 1). Denn wir finden in deutlicher Erinnerung an die appellativische Bedeutung des Wortes damit die Verbadr, bhid, ruj, vr + apa (apā), auch arvāk-nud verbunden 2) und können auch in den Ausdrücken valásya bila I, 11, 5; apadhi II, 12, 3 3), paridhi I, 52, 5 4), sanu VI, 39, 2 den Gebrauch des einfachen App. erkennen 5).

Als zweites diese Sage charakterisirendes Moment tritt zu der Befreiung der Rinder aus der Valahöhle die Mitwirkung der Angiras und anderer Manen auf.

I, 62, 4: sá sustúbhā sá stubhá saptá vípraih svarénádrim svaryò návagvaih / saranyúbhih phaligám indra çakra valám rávena darayo dáçagvaih //

II, 11, 20: bhinád valám índro ángirasvan |

15, 8: bhinád valám ángirobhir grnānó ví párvatasya drnhitány airat /

VI, 39, 2: ayám uçānáh páry ádrim usrá rtádhītibhir 6) rtayúg yujānáh /

<sup>1)</sup> Säy., der wohl mit in erster Linie die Einführung der "Wolkenkühe" in die vedische Mythologie verschuldet hat, erklärt auch vala viermal als Wolke. Soweit er sonst eine Erklärung gibt — meist beschränkt er sich darauf vala als Asura zu bezeichnen — knüpft er an parvata an (X, 68, 5. 9), womit man sich eher befreunden kann. (Auch Yäska VI, 2; Mahīdh. XX, 68 setzen vala = megha.)

<sup>\*)</sup> dr I, 62, 4; X, 138, 1; bhid I, 52, 5; II, 11, 20; 15, 8; 24, 3; III, 34, 10; VIII, 14, 7; X, 62, 2; ruj III, 45, 2; IV, 50, 5; vr + apa I, 11, 5; II, 14, 3;  $arv\bar{a}k$ -nud VIII, 14, 8.

<sup>\*)</sup> Cf. Vedachrestomathie s. v.

<sup>4)</sup> Hier = Wand.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ferner gehört zu V. das unklare jásu X, 68, 6; gománt I, 11, 5; alātrņá III, 30, 10; phaligá I, 62, 4; IV, 50, 5 ist Beiwort von vala und VIII, 32, 25, ein Behälter' o. ä. für Wasser. Das Wort muss eine Bedeutung wie "Stein' oder "steinern' haben; darauf weist auch: I, 121, 10: tám adrivah phaligám (= açmānam?) hetim asya. Ich halte es für dialektisch und setze es = sphatika.

<sup>6)</sup> Nach Sāyaņa — Angiras.

rujád árugnam ví valásya sánum panthr vácobhir abhí yodhad índrah ||

X, 62, 2: yá udájan pitáro gomáyam vásu rténábhindan parivatsaré valám / — Cf. noch X, 67, 68.

Diese Verbindung von Vala mit den Rindern einer-, mit den Manen andrerseits erweist die Sage als eine mythologische Doublette zu der Befreiung der Rinder der Uşas aus dem Bergverliess. Ich habe VMyth. II pag. 31 <sup>3</sup> schon Verse wie IV, 1, 13 u. a. citirt:

áçmavrajāh sudúghā vavré antár úd usrá ājann usáso huvānāh //

15: té gavyatá mánasā drdhrám ubdhám gá yemānám pári sántam ádrim / drlhám náro vácasā daivyena vrajám gómantam uçijo vi vavruh //

V, 31, 3: prácodayat sudúghā vavré antár ví jyótişā samvavrtvát támo 'vaḥ |

VI, 17, 5: yébhih sáryam usásam mandasánó áväsayó 'pa drlháni dárdrat | mahám ádrim pári gá indra sántam nutthá ácyutam sádasas pári svát // 1).

Diese Verse enthalten genau dieselben Anschauungen wie die Valastellen; sie lassen vala, adri, vraja (açmavraja)

<sup>1)</sup> Ferner I, 72, 8: vidád gávyam sarámā drlhám ārvám; III, 31, 6; V, 29, 12; 30, 4; 45, 1. 7. 8; VI, 17, 3. 6; 32, 2. 3; 43, 3; 65, 5; VII, 75, 7; 76, 4. 5; 79, 4; 90, 4. Geldner, VStud. II, 274 übersetzt antár ádrek, áçman richtig ,im Berge', ,im Fels'. Er irrt aber darin, dass deshalb VI, 17, 6 von einem ,Kuhstall' nicht die Rede ,sein könne'. Einmal heisst es gerade in dem Verse VI, 17, 6, von dem Geldner nur Pāda d citirt,

in Pāda c aúrnor dúra usríyābhyo ví drlháh

d úd ūrvád gá asrjo ángirasvān //, andrerseits ist Kuhstall und Berghöhle in diesem Sagenkreise dasselbe. (VMyth. II, 39.) Cf. auch VI, 18, 5: hánn acyutacyud dasmesáyantam rnóh púro ví dúro asya vícvāh //

als mythologische und lexicalische Synonyma der Felsenhöhle erscheinen, in die die Rinder gesperrt sind 1).

Die Bedeutung "Höhle" setzt sich in den Erzählungen der Brähmanas fort, wofür sowohl Ait. Br. VI, 24<sup>8</sup>) als Taitt. Samh. II, 1, 5, 1<sup>8</sup>) als Zeugnis dienen.

In all diesen Fällen halte ich es durchaus für richtig, mit dem PW. anzunehmen, dass hier ein Appellativum vala vorliege, ein Appellativum, das allerdings nicht mehr vollständig unbeschränkt zur Bezeichnung jeder Höhle dient, sondern schon in den Bann der Mythologie geraten ist, weil die Texte das Wort nur noch in einem gewissen Zusammenhang brauchen 1). Aber es ist nicht richtig mit dem PW. alle Stellen des RV. hierher zu ziehen; denn in einigen, namentlich in den zwei Ayāsya Āngirasa zugeschriebenen Liedern X, 67. 68 ist der Process noch weiter vorgeschritten und vala vollständig zu einem Eigennamen vorgerückt. Wir haben hier einen ähnlichen Vorgang wie bei den Paņis. Noch im VI. Maņdala sind sie leibhaftige Wesen; der Dichter von

<sup>1)</sup> Zu VI, 65, 5: idd hí ta uso adrisano gotrá gávām ángiraso grnánti / vy àrkéna bibhidur bráhmanā ca satyá nrnám abhavad deváhūtih // vergleiche II, 24, 3: úd gá ājad ábhinad bráhmanā valám /

<sup>\*)</sup> devā vai vale gā h paryapaçyans tā yajñenaivepsans tāh sasthenāhnāpnuvans te prātahsavane nabhākena valam anabhayans tam yad anabhayā3n açrathayann evainam tat / ta u trtīyasavane vajrena vālakhilyābhir vācah kūtenaikapadayā valam virujya gā udājan /

<sup>\*)</sup> indro valasya bilam apaurnot sa ya uttamah paçur āsīt tam pṛṣṭham prati samgṛhyodakkhidat / tam sahasram paçavo 'nūdāyant / sa unnato 'bhavat / yah paçukāmah syāt sa etam aindram unnatam ālabheta —. MS. II, 5, 3 (50, 16). Auch TMBr. XIX, 7, 1 ziehe ich trotz des Kommentars hierher: asurānām vai valas tamasā prāvṛto 'çmāpidhānaç cāsīt / tasmin gavyam vasv antar āsīt / tam devā nāçaknuvan bhettum / te bṛhaspatim abruvann / imān na utsṛjeti / sa udbhidaiva valam vy acyāvayad valabhidābhinat / tān utsedhenaivodasṛjat — ,die Höhle der Asuras lag im Dunkel und war mit einem Stein verschlossen'.

<sup>4)</sup> Der Vers VS. XX, 68; MS. III, 11, 4, (145); TBr. II, 6, 13 verknüpft die Valasage mit der von Namuci: sa bibheda valam magham namucāv āsure sacā.

X, 108 sieht in ihnen nur dämonische Gestalten, zu denen Indra Saramā als Botin schickt. In X, 67. 68 ist Vala deutlich ein Dämon, der die Rinder in seinem Besitz hat und in einem Verse als .góvapus' geschildert wird 1). Beide Lieder haben mythologischen Charakter und lassen eine irgendwie materielle Grundlage Valas nicht mehr erkennen. Es fällt höchstens auf, dass Vala X, 67, 6 als Pani bezeichnet wird; der Ruf der als Viehdiebe berüchtigten Paner mag die Ursache gewesen sein, diesen Namen auch auf Vala, den mythischen Feind, zu übertragen; und VI, 39, 2 finden wir valá als Appellativum wieder mit den Panern in Verbindung gesetzt<sup>2</sup>). Bei dem geringen Umfang unseres Materials können wir daraus Folgerungen nicht ziehen; es kann sein, dass die Bezeichnung vala aus einem anderen Dialekt herübergenommen ist und mit ihm auch die verhältnismässig grosse Anzahl seltener Worte, auf die wir in diesem Sagenkreise stossen (alātrná, jásu, góvapus, phaligá), wenn sie auch nicht alle ihm ausschliesslich angehören. Von andern Versen, in denen Vala n. pr. ist oder zu sein scheint, wäre III, 30, 10; VI, 18, 5 und VIII, 24, 303) zu nennen. In der letzten fällt das Wort gómatī in Verbindung mit Vala auf; V. heisst

<sup>1)</sup> Cf. z. B. X, 67, 6: indro valám raksitáram dúghānām karéneva ví cakarta rávena / svédaniibhir aciram icchamano árodayat paním á gá amusnät // 68, 6: yadá valásya piyato jásum bhét břhaspátir agnitápobhir arkaíh / dadbhír ná jihvá párivistam ádad āvir nidhinr ákrnod usriyānām // 9: býhaspátir góvapuso valásya nír majjánam ná párvano jabhara // 10: himéva parná musitá vánāni býhaspátināk r payad való gāh / 2) (siehe p. 263): rujád árugnam ví valásya sánum paninr vácobhir abhí yodhad indrah // \*) VIII, 24, 30: yát tvã prchád zjánáh kuhayá kuhayákrte / esó ápaspyto való gomatím áva tisthati //

I, 11, 5 gómant; VIII, 6, 23 ist gómatī Beiwort von púr; ich möchte aber meinen, dass wir in VIII, 24, 30 mit Sāyana an den Fluss Gomal denken können, an dessen Ufern Vala somit lokalisirt würde. Leider ist die Erklärung des Verses ganz unsicher. Die spätere Zeit macht Vala zum Bruder Vrtras (PW.).

# Andere Taten Indras.

Daraus, dass es in einigen Fällen gelingt, einen oder den andern der Feinde Indras auf Naturerscheinungen zurückzuführen, folgt nichts für die grosse Schaar andrer Wesen, die in den Umkreis seiner Persönlichkeit gelangt und von der Tradition als epische Stoffe mitgeführt worden sind. Die langen Wanderungen und Kämpfe haben eine Fülle von Namen hinterlassen, die klimatischer oder historischer Natur sein mögen und in der Beschaffenheit eines früher bewohnten Landes oder in der Mitte der Völker gesucht werden müssen, mit denen die Inder in Berührung kamen. Was der Veda bietet, ist nicht immer Produkt unmittelbarer Vergangenheit. Manche Lieder hinterlassen den Eindruck, als ob ihren Verfassern der Stoff, den sie behandeln, nicht lebendig vertraut, sondern conventionell überliefert wäre. Hie und dort finden wir nur einzelne Wendungen, kurze Andeutungen, die wir nicht mehr vervollständigen können; mancher Name wie der der Yadus ist noch dem heutigen Indien geläufig 1), andere sind unverständlich, manche aus Eigennamen Appellativa geworden. Es wird lange währen, bis wir dieses Trümmerfeld, in dem mythologische Schichten mit historischen wechseln, einigermassen ordnen; es ganz zu sichten wird wohl unmöglich sein. Wir finden unter den Feinden Indras und, was dasselbe ist, der Indraverehrer dasische Zwingherrn wie Cambara und Varcin, deren Burgen Indra mit seinen Verehrern zerstört, ganze Stämme, wie die

<sup>1)</sup> Crooke, the tribes and castes III, p. 9.

Panis, die im VI. Buch noch lebensvoll erscheinen 1). Wie der Paniname weist der der Dāsas nach Westen oder NW. Dafür spricht u. a. die Bezeichnung ihrer Burgen als cáradīh, die auf ein Klima weist, gegen dessen Unbill man im Herbst in "künstlichen Sitzen" (kṛtrima) Zuflucht suchte. Diese "herbstlichen" Burgen hat ein Verfasser im VIII. Mandala in "ewige" Burgen (çáçvatī) umgewandelt"), ein charakteristisches Beispiel für den Wert des VIII. Buches und das Verhältnis einiger Bücher des RV. zu den andern. Ich beabsichtige nicht alle Namen hier zu erörtern, sondern will mich auf einige beschränken, bei denen ich hoffe, etwas weiter kommen zu können als andere.

#### Dāsa.

VMyth. I, 96 habe ich Divodāsa als den "Dāsa des Himmels" bezeichnet; meine Ansicht ist von Oldenberg abgelehnt worden, der wie vorher Bergaigne (II, 209) den Namen als "Knecht des Himmels" deuten will<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Brunnhofer gebührt das Verdienst, zuerst die Panis mit den Parnern identifizirt zu haben; ebenso wie er erkannt hat, dass Abhyāvartin parthavah sich wirklich auf einen Partherfürsten bezieht. Meine anfänglichen Zweifel habe ich aufgegeben und meinen Standpunkt in meiner Anzeige von Mc Crindle GGA 1894 S. 648 ff. begründet. Weil Brunnhofer viel zu weit gegangen ist, haben leider auch seine richtigen Gedanken keinen Anklang gefunden. Zu diesen rechne ich u. a. seine Gleichsetzung der vedischen Bekanāta mit Bikanir. Auch seine Identifikation von Hariyūpīyā in VI, 27, 5 mit Ariōb oder Haliāb scheint mir zu dem verhältnismässig Sichersten zu gehören, was hierüber bisher vorgebracht ist. Man muss nur nicht mit Br. an die Stadt Καλλιόπη in Parthien denken, sondern ausschliesslich an den Fluss Iryāb (Haliāb), einen der Quellflüsse des Kurum (cf. Spiegel, Er. A. I, 13; Geiger, Ostir. Kult. 85; Darmesteter, chants pop. CLXX — ,située à quatre journées de marche de Kābul'). In einiger Entfernung davon fliesst der Djob (Zhobe), (cf. Spiegel l. c. 15) dessen Nebenfluss der Gomal ist. Liegt hier die Yavyāvatī, die der nächste RV.-Vers nennt, vor?

<sup>2)</sup> VIII, 18,6: trám hí cácratīnām indra dártā púrām asi. (VIII, 17, 4).

<sup>\*)</sup> Rel. d. V. 155; ZDMG XLIX, 175; LI, 272 ff.

Der späteren Zeit sind Kālidāsa, Çivadāsa ,Knecht der Kālī', .des Civa' geläufige Begriffe: dies aber auf die vedische Zeit zu übertragen, wiederrät die vedische Namengebung im Allgemeinen, sowie die Rücksicht auf die vedische Bedeutung des Wortes dasa. Es ist erforderlich, den Sprachgebrauch des RV. mit Bezug auf die Verschiedenheit der Mandalas zu unterscheiden, und in unsrem Falle werden wir die Entscheidung aus dem Mandala, wo divodāsa am Häufigsten und Individuellsten vorkommt, holen müssen. Das ist ausser dem ersten das von mir früher charakterisirte VI. Buch 1); gar nicht kommt der Name in III, V, VIII, X vor, deren mannigfachen Verfassern Name und Taten des Königs Divodasa unbekannt gewesen sein müssen; (in dem grossen VII. Mandala nur einmal in dem von mir als eine Art von Chronik bezeichneten 18. Liede) 2). Wie ist nun der Sprachgebrauch mit Bezug auf dåsa, das den zweiten Bestandteil unseres Namens bildet, in den Büchern I, II, IV, VI, VII, IX, vor allem in dem VI. Buch? Die Antwort lautet, dass dāsá (resp. dåsa) in ihnen nirgends Sklave 3), sondern immer Feind bedeutet und zwar deutlich den Charakter eines bald in der Mehrzahl, bald in der Einzahl gebrauchten Eigennamens (oder davon abgeleiteten Adjektivums) hat. Man vergleiche VI, 22, 10: yáyā dásāny áryāni vrtrá kárah; 33, 3: tvám tắn indrobháyān amítrān dásā vṛtrány áryā ca cūra; 60, 6: ható vṛtrany aryā ható dasāni; 25, 2: aryāya viçó 'va tārīr dásīh; 20, 10: púrah cáradīr dárd dhán dásīh purukútsāya çikşan; ferner die einzelnen Dasas, Varcin und Çambara 47, 21; Çambara 26, 5; den Dāsa Namuci 20, 6 -- nirgends heisst dāsá hier "Sklave" resp. dása "sklavisch".

Oder nehmen wir das erste Buch, wo wir das Wort mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 112, 14; 116, 18; 119, 4; 130, 7. 10 (plur.); II, 19, 6; IV, 26, 3; 30, 20; VI, 16, 5. 9; 26, 5; 31, 4; 43, 1; 47, 22. 23; 61, 1; VII, 18, 25; IX, 61, 2.

<sup>2)</sup> VMyth. I, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Stelle in VII vielleicht ausgenommen.

seinem adjektivischen Derivat siebenmal (in 6 Versen) antreffen, dann sehen wir I, 32, 11: dāsápatnīḥ, 104, 2: deváso manyúm dásasya çcamnan; 158, 5: dāsá yád īm súsamubdham avádhuḥ / círo yád asya traitanó vitákṣat svayám dāsá úro ánsāv ápi gdha; 174, 7: kṣám dāsáyopabárhanīm kaḥ; 103, 3: púro vibhindánn acarad ví dásīḥ. Nur an einer Stelle I, 92, 8 könnte man die Bedeutung 'Sklave' suchen:

úsas tám açyam yaçásam — dasápravargam rayim — j Heisst hier dāsápravargam wirklich "mit Einschluss von Sklaven' oder, wie auf Grund von Sayana PW. p. w. und auch ich in meiner Vedachrestomathie angenommen haben, mit einer Schar von Knechten versehen'? Unter den Wegen. die man zur Erklärung von pravarga einschlagen kann, führt nur einer zum Ziel. Man kann es von dem Verbum vri nicht trennen, das VI, 18, 8: (vrnák píprum —) 26, 3: (cúsnam vark) in der Bedeutung 1) ,niederstrecken' steht, und wohl auch in varga Kaus. Up. 2, 7, Abwender, Beseitiger' (PW.) steckt. Foy hat Recht, wenn er vrj und pra + vrj in gleicher Weise erklärt. Wir finden pra + vrj z. B. RV. I, 116, 24 bei dem rebhám udáni právrktam. Entscheidend ist Cat. Brahm. I, 3, 3, 14: sa hovāca vairo vai tān vasatkārah prāvṛṇag vajrād vai vaṣaṭkārād bibhemi yan mā vajro vaṣaṭkāro na pravrňjyād etair eva mā paridhatta —; hier heisst pra + vri deutlich, wie auch Eggeling übersetzt, "niederschlagen", und das können wir für unseren dasápravarga rayi anwenden. Der Sänger wünscht sich Reichtum, der die Feinde (Dāsas) niederschlägt. Die Anschauung ist gut indisch, oder sagen wir, vedisch. Man wünscht sich ungestörten Besitz: açatrú védas V, 2, 12; váryam ánādhrstam VIII, 22, 18. Ganz besonders sind VI, 20, 1 und X, 47, 4 herbeizuziehen 2). Dem

<sup>1)</sup> Foy, KZ. XXXIV, 242.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) VI, 20, 1: dyaúr ná yá — abhí bhúmāryás tasthaú rayih çávasā prtsú jánān / tám nàh — daddhí vrtratúram //

 $X,\,47,\,4\colon$  dasyuhánam pürbhídam — vŕsanam rayim dāh // Cf. noch VI, 49, 15.

Richtigen ist also Ludwig mit seiner Übersetzung, 'der den D. ausschliesst' näher gekommen als irgend ein anderer. Wir haben unter dāsápravarga rayí solchen 'Reichtum' zu verstehen, 'der die Dāsas (Feinde) vernichtet oder niederwirft'. In keiner Stelle bedeutet dāsá somit in den Büchern, die Divodāsa am Häufigsten nennen, 'Sklave', sondern ganz ausschliesslich Dāsa oder Feind. Wir haben daraus einen Schluss auf die Bedeutung von dāsa innerhalb des Könignamens selbst zu ziehen.

Es bleiben im ganzen RV. drei Stellen übrig, in denen dāsā wirklich ,Sklave' heisst: VII, 86, 7 (vielleicht); VIII, 56, 3 (Vāl.) und X, 62, 10, also grade in Büchern, die in Bezug auf Alter oder besondere Eigentümlichkeiten eine Sonderstellung einnehmen. In den beiden letzten handelt es sich um Geschenke:

VIII, 56, 3: çatám me gardabhánām çatám árnāvatīnām / çatám dāsán áti srájaḥ //

X, 62, 10: utá dāsá parivise smáddistī góparīņasā yádus turváç ca māmahe //

Sklaven liefern die besiegten Völkerschaften. Ein Römer konnte sich zehn Äthiopen, Numider oder Griechen, ein Inder so und soviel 'Dāsas' wünschen. Nach gewissen grossen Opfern, wie beim Açvamedha, wurde die Beute an die Sieger verteilt, und zur Verteilung von Hab und Gut kamen bei einigen Opfern die 'puruṣas' (cf. z. B. Kāt. XXI, 1, 14; XXII, 1, 11); die Einwohner wurden also in Gefangenschaft abgeführt und verteilt. Es kann jedoch sein, dass selbst in unseren zwei Stellen 'dasisch' noch einen ethnischen Nebeninhalt hat, wie die Heloten bei den Spartanern, die Penesten bei den Thessalern. Ebenso auch in VII, 86, 7.

Wir sehen deutlich, wie im RV. eine Unterscheidung der Bedeutung nach Büchern von Wert sein kann; in unserem Fall ist diese Unterscheidung um so wertvoller, als sie zu dem richtigen Verständnis des Namens Divodasa führt. Von den drei an sich möglichen Erklärungen erscheint mir die als "Sklave des Himmels' ganz ausgeschlossen; "Feind des Himmels' ist an sich unmöglich; es bleibt nur die dritte übrig, die ich früher aufgestellt habe und aufrecht erhalte. Die alte Stammesbezeichnung hat sich, während der alleinstehende Dāsa fast durchweg zum Namen feindlicher Stämme und später (aber nur vereinzelt im RV.) zur Bedeutung "Sklave' entwickelte, in freundlichem Sinne nur bei Divodāsa und vielleicht seinem Nachkommen Sudās sowie bei Dāsa Balbūtha (RV. VIII, 46, 32) erhalten.

Die Stämme der Dāsas 1) verteidigten in ihren Burgen das Land gegen die vedischen Arier 2). Hervorgehoben wurde schon die Schilderung der "Dāsaburgen als caradīh VI, 20, 103), die man nicht als "Dämonenburgen" oder "Zauberburgen") sondern als "herbstliche" Zufluchtsstätten der Dāsas, als Winterquartiere ansehen muss. Das Wort dehyah VI, 47," 2 zeigt, dass es sich um künstliche Befestigungen, "Wälle", dabei handelte.

dāsa kommt von 64 Fällen im RV., wie erwähnt sei, 8 mal in 7 Hymnen im VI., 4 mal in 4 Hymnen im VII. Mandala vor, dasyu von 85 Stellen in 67 Liedern in dem umfangreichen VII. Mandala nur 3 mal, im VI. 7 mal vor. Ich habe schon früher darauf aufmerksam gemacht 5), dass dieses Zahlenverhältnis nicht zufällig sein kann. Das VI. Buch hat seinen Schauplatz im Westen, in Arachosien und seinen Nachbarländern, wo Divodāsa gegen Paņis, Bṛsaya u. a.

<sup>1)</sup> víço dásih II, 11, 4; IV, 28, 4; VI, 25, 2.

<sup>2)</sup> pûro dásīh IV, 32, 10. pûro dāsapátnīh III, 12, 6. Weitere Stellen siehe unten bei den Dāsafürsten Cambara, Varcin, Pipru.

<sup>8)</sup> Sonst noch I, 131, 4: vidús te asyá vīryàsya pūrávah púro yád indra çáradīr avátirah — 174, 2: dáno víça indra mrdhrávācah saptá yát púrah çárma çáradīr dárt /

<sup>4)</sup> So durch Sāyana verleitet Geldner VSt. III, 125. I, 55, 6 wird sádanāni kṛtrimā zwar schon mythologisch gefasst; das ist aber nicht ursprünglich.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> GGA 1894, p. 650 Anm. 1, wo die Zahlen schon gegeben sind. (Andere Unterschiede VMyth. I, 111 <sup>1</sup>.)

kämpft; der Name der Parther findet sich allein dort 1). Der Gegensatz zwischen Dasen und Ariern wird am Stärksten in ihm empfunden, es liegt den Stämmen geographisch am Nächsten, die auch die Iranier als die dahischen Gaue kannten; denn von den 12 Stellen des Rk, die ihn hervorheben, kommen vier allein im 6. Buche vor 2). Unter den als Dāsa bezeichneten Feinden des Divodāsa begegnen wir dem Bergesfürsten Cambara dort in fünf Hymnen 6 mal, während das 7. Buch ihn nur zweimal nennt<sup>5</sup>). Mit ihm ist Varcin an allen vier Stellen, an denen dieser überhaupt genannt ist4), eng verbunden. Beide beherrschen zahlreiche Burgen, die Indra bricht oder Divodasa Atithigva brechen hilft. Gewöhnlich sind sie púr genannt, einmal (VI, 47, 2), wie erwähnt, dehyah. So wie der RV. die Zahl der Burgen Cambaras übertreibt und bald von 99, bald von 100 spricht, mag auch die Angabe, dass Indra den "in den Bergen wohnenden Cambara im 40. Jahre gefunden habe" 5), eine poetische Licenz sein, die die Langwierigkeit der Kämpfe gegen Cambara bedeuten soll. Von anderen historischen Namen der Dasas begegnen wir (wenn ich von Kaulitara IV. 30, 14 absehe, das möglicherweise zu Cambara gehört) nur noch dem Pipru, der I, 101, 2 avratá heisst und wie Cambara in Burgen wohnt<sup>6</sup>), dem Gegner des Rjiçvan

<sup>1)</sup> Siehe VMyth. I, 97 ff. und mit Bezug auf die Parther die erwähnte Recension von McCrindle GGA 1894, p. 649.

<sup>2)</sup> VI, 22, 10; 25, 2; 33, 3; 60, 6; ein Fall in VII, keiner in III.

<sup>\*)</sup> VMyth. I, 103. 108. In meiner Anzeige von Oldenbergs Rel. d. V. DLZ 1895, 73. 74 hatte ich geschrieben: "Wenn Cumuri, Dhuni, Çambara etc. historische Namen sind, muss auch Pani ein Nom. propr. sein". Old. erwidert ZDMG XLIX, 176, er verstehe nicht "in wie fern das folgt". Es folgt aus der Abhandlung VMyth. I, 83—116.

<sup>4)</sup> II, 14, 6; IV, 30, 14 resp. 15; VI, 47, 21; VII, 99, 5, wo er zu einem Asura avancirt.

b) II, 12, 11: yáh cámbaram párvatesu ksiyántam catvārincyám carády anvávindat /

 $<sup>^{\</sup>circ}$ ) I, 51, 5: pipror prárujah púrah; VI, 20, 7: vi pipror áhimáyasya drlháh púrah; X, 138, 3.

Vaidathina 1). Pipru ist mehrmals in der Nähe von Çambara zu finden 2) und bewegt sich überhaupt in einem bestimmten Kreise (Çuşna, Vyansa, Namuci, Çambara), ohne dass ich vermöchte diese Anzeichen weiter zu verfolgen.

In einer anderen Reihe von Stellen ist Dāsa deutlich zur Bezeichnung eines dämonischen Wesens geworden. Ich rechne dahin die, in denen von den åpo dāsápatnyaḥ gesprochen wird I, 32, 11; V, 30, 5; VIII, 96, 18³), den dása tuvīráva salakṣá triçīrṣán X, 99, 6; den çúṣna kúyava VII, 19, 2, vor allem Namuci, der mit verhältnismässiger Häufigkeit als Dāsa bezeichnet wird (V, 30, 7.8; VI, 20, 6; X, 73, 7). Es ist wichtig, dass er einmal grade auch in dem sonst konkrete Verhältnisse wiederspiegelnden VI. Mandala so heisst⁴). Wenn man in Anbetracht anderer Namucistellen nicht soweit gehen kann, Namuci für den Namen einer historischen Persönlichkeit zu erklären, so könnte doch gefolgert werden, dass dieser Dämon aus dem Dāsakreise irgendwie in die vedische Mythologie gewandert ist⁵).

Man hat in der Regel den Namen der Dāsas auf die Ureinwohner Indiens bezogen; das mag in einzelnen Fällen richtig sein, zieht aber die Grenzen zu eng. Von den kṛṣṇá-yonīr dắsīḥ spricht überhaupt nur das II. Buch 6), aus dem wir nicht sofort auf die andern Bücher schliessen dürfen. Denn grade in ihm tritt dāsá schon in das mythologische

<sup>1)</sup> IV, 16, 13; V, 29, 11; X, 99, 11; 138, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I, 101, 2; 103, 8; II, 14, 5. 6; VI, 18, 8.

<sup>3)</sup> Oder bezieht es sich hier auf Kämpfe um Quellen und Flüsse?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Es stellt in 4 Stellen von 8 die Dāsas in Gegensatz zu den Āryas spricht an einer von dasischen Burgen, an zweien von Dāsa Çambara (cf. pag. 273<sup>2</sup>; 275<sup>2</sup>) und in VI, 20, 6 schliesslich von D. Namuci cîro dāsásya námucer mathāyán.

 $<sup>^5)</sup>$  Wenn es V, 30, 9 heisst, dass N. Weiber zu Waffen machte, so kann das wörtlich genommen werden. Man vgl. namentlich Pāda  $^{\rm b}$ :

striyo hi dāsá áyudhāni cakré kim mā karann abalá asya sénāh /

o) II, 20, 7; auch II, 12, 4 dásam várnam. Cf. noch krsnágarbha I, 101, 1 (VI, 47, 21 bedeutet krsná jáh ,Nächte').

Gebiet über und verlässt die konkrete Bedeutung 1). Ein Teil der Dāsas mag in späteren Büchern unter den schwarzen Ureinwohnern gesucht werden, auf die der Name übertragen worden ist; einen anderen Teil aber bilden dieselben Stämme, die der Iranier ,die dahischen Gaue' nennt.

Schon früher (I, 94 ff.) habe ich auf die enge Verbindung von Dahern und Parnern aufmerksam gemacht, die in zwei Stellen auch im Veda (Dāsa-Paṇi) noch wahrnehmbar ist 2). Dort, bei den sakischen (skythischen) Stämmen wird die Heimat der Bezeichnung liegen, die ihre Individualität allmählich verlor und zu einem Namen der arischen und schliesslich auch der schwarzen Feinde wurde, bis die Bedeutung "Sklave" allein übrig blieb. Dāsa heisst also:

- feindlicher Stamm und seine Angehörigen, urspr. Bez. der Daher,
- 2. Feind überhaupt,
  - a) arische und dunkelfarbige,
  - b) Dämon,
- 3. Sklave (unterworfener Feind); dreimal im Rk; spät.

Çambara, der mit Varcin einer der bekanntesten Dāsas <sup>8</sup>) ist, führt I, 59, 6 auch die Bezeichnung Dasyu. Cumuri und Dhuni heissen Dasyus und sind Dāsas <sup>4</sup>). Der Veda spricht von Mannen und Burgen der Dasyus <sup>5</sup>), von deren Vertreibung aus ihren Sitzen <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Cf. besonders II, 11, 2. 4. Beachtenswert ist, dass in II 24, 2 aus Cambara cámbarani wird. S. meine Bemerkung VMyth. I, 108 1.

<sup>2)</sup> Anders Ludwig, Die neuesten Arbeiten p. 77 ff.

<sup>\*)</sup> IV, 30, 14. 15; VI, 26, 5; 47, 21.

<sup>4)</sup> VII, 19, 4: tvám ní dásyum cúmurim dhúnim cásvāpayo dabhttaye. Beide stehen dem Dabhīti, zu dessen Gunsten sie Indra einschläfert, gegenüber (II, 15, 9; IV, 30, 21; VI, 20, 13; VII, 19, 4). Eigennamen treten sonst grade unter den Dasyus nicht hervor, abgesehen von Çuşna und dem ebenfalls mythischen dánu aurnavābhá II, 11, 18.

<sup>5)</sup> V, 14, 4; II, 20, 8 (dyasīb); X, 99, 7; AV. X, 6, 20.

<sup>\*)</sup> VII, ŏ, 6: tvám dásyūhr ókaso agna ājah.

Die Bedeutung von dásyu ist aber nicht dieselbe 1). Zwar tritt auch bei dieser Bezeichnung der Gegensatz zu den Ariern klar hervor 2), aber die religiöse Differenz wird hier mit besonderer Schärfe betont. Sie äussert sich in den Worten ákarman, ámantu X, 22, 8; ádevayu VIII, 70, 11; ábrahman IV, 16, 9; áyajvan (I, 33, 4); VIII, 70, 11; áyajyu VII, 6, 3; avratá I, 51, 8, 175, 3; VI, 14, 3; IX, 41, 2 und anyavratá, andersgläubig VIII, 70, 11; X, 22, 8; devapīyū AV. XII, 1, 37, und zu den beiden Worten ádevayu, devapīyū tritt die ausdrückliche Erwähnung der Feindschaft gegen die Devas III, 29, 9; X, 95, 7 3); dasyuhatya wechselt mit vṛtrahatya, aber nicht mit \*dāsahatya und andrerseits wird von den viçah der Dāsas 4), nicht denen der Dasyus gesprochen.

Bei dieser Frage darf das Zeugnis des Avesta nicht überhört werden. Die Verhältnisse sind darin nicht dieselben wie im Rk, aber wir können aus ihm zunächst entnehmen, dass der Name, den die Inder ihren Feinden beilegen, seine Heimat im Westen hat. danhu, daqyu (altpers. dahyāuṣ) bedeutet 'Gau' und bezeichnet arische b wie nichtarische b Länder. Von nichtarischen Daqyus werden speziell die tūiryas (Yt. XIII, 143) die sairimas, sāinis und die 'dahischen' (Yt. XIII, 144) genannt. Im Veda ist das Wort Maskulinum und wird ausschliesslich auf Feinde angewendet; die Inder haben also eine aus dem Westen stammende Bezeichnung von Gauen auf ihre Feinde allgemein übertragen.

<sup>1)</sup> Ich verweise auf Zimmers Altind. Leben S. 109 ff. Auf die historische Seite in den beiden Namen hat zuerst Ludwig, Nachrichten S. 32 hingewiesen. Kauffmann, PBr. Beiträge XVIII, 155 (cf. AISAK IV, 115) stellt zussa in ahd. hagazussa zu ai. \*dasyu(?).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 51, 8; 103, 3; II, 11, 18. 19; III, 34, 9; VI, 18, 3; VII, 5, 6; X, 49, 3.

<sup>\*)</sup> Bei den Dāsas finde ich avratá nur als Eigenschaft des Pipru.

<sup>4)</sup> II, 11, 4; IV, 28, 4; VI, 25, 2 u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Yt. VIII, 56. 61; Vd. XIX, 39.

<sup>6)</sup> Yt. XIX, 68. Speziell die unterworfenen Länder: Darmesteter, Orm. p. 270 (§ 219).

Von diesen Feinden werden einige V, 29, 10 mrdhrávāc und anās, genannt, wofür nach m. M. nur M. Müllers Übersetzung ,nasenlos' in Betracht kommen kann¹), die allenfalls auf turanische Stämme passt; die an der Gangesmündung wohnenden ἀντὶ τῶν στομάτων ἔχοντες ἀναπνοάς sind doch vorläufig ein zu dunkles Geschlecht.

Für die Annahme, dass der Veda "dasische" Dasyus von anderen unterschied, haben wir nur einen sehr schwachen Anhalt. Wir könnten ihn höchstens darin finden, dass Cumuri, Dhuni und Çambara sowohl als Dāsas wie als Dasyus gelten (auch bei Namuci V, 30, 9 wechseln beide Worte). Unser Material erlaubt aber keinen sichern Schritt. In einem Punkte nur möchte ich über die bisherigen Ansichten hinausgehen. Von allen Interpreten werden unter Dasyus nur die Ureinwohner Indiens verstanden, eine Ansicht, die durch die Angaben des RV. keineswegs gewährleistet ist. Der RV. betont immer nur den Gegensatz zu den Ariern und erlaubt, die Nichtarier ebenso in Hindustan wie im Westen und NW. zu suchen. Wenn wir sehen, dass die den Dravidern verwandten Brahuis sich noch heut zwischen die arischen Stämme schieben, so ist es keineswegs unmöglich, dass Berührungen selbst zwischen ihnen und den Ariern im Westen auch ausserhalb des eigentlichen Indiens stattgefunden haben.

Mannigfach wie die Fülle historischer Namen im Gefolge Indras ist die Zahl der Sagen und Mythen, die an diese populärste Persönlichkeit der vedischen Mythologie anknüpfen. Nur langer Beobachtung von vielen Seiten wird es gelingen, hier und dort den Schleier zu heben und einzelne Mythen in das rechte Licht zu setzen. So bedarf die Sage, dass Indra "den von Ameisen gefressenen Sohn der Jungfrau von der Stätte holte"), oder "als Ameise" die Wälle des Über-

<sup>1)</sup> Siehe die Citate bei Zimmer, Altind. Leben 115.

<sup>2)</sup> IV, 19, 9: vamribhih putrám agrúvo adanám nivéçanad á jabhartha / dazu 30, 16: — putrám agrúvah páravrktam çatákratuh / ukthésv índra ábhajat / Vergleiche Ludwig, Über die Anfänge S. 11. 12.

mütigen zerstörte<sup>1</sup>) noch der Beleuchtung. Ahalyā, Apālā bleiben dunkel; unsere Uberlieferung ist fragmentarisch und zum Teil verwischt; manches wird auf subjektiven Einfällen der Dichter und Dichterlinge beruhen<sup>2</sup>). Ich will nur noch einige Punkte herausheben und mich darauf beschränken, die Sagen von étaça und kútsa zu behandeln.

## étaça.

Neben der Sage, dass Indra nach der Tötung Vrtras die Sonne am Himmel emporsteigen liess, tritt eine andere auf, die ihn in Beziehung zu étaça setzt. étaça hat, abgesehen von seiner gelegentlichen adjectivischen Verwendung in I, 54, 6 rátha étaça u. a., die Bedeutung "Pferd"); sodann wird es

<sup>1)</sup> I, 51, 9: vrddhásya cid várdhato dydm inakşata stávāno vamró ví jaghāna samdihah.

<sup>2)</sup> Wie viele Schwierigkeiten sich im Einzelnen ergeben, zeigt das Vrsākapilied X, 86. Weder Tilaks noch Oldenbergs Erklärung befriedigen und was Geldner (VStud. II, 22 ff.) giebt, ist Phantasie. Von keinem der genannten Gelehrten ist die Stellung des Liedes beim Dvadacāha berticksichtigt worden, wo es mit dem Kuntāpalied und Panktiversen zusammen gebraucht wird (Cānkh. CS. XII, 6, 13; 8, 2; 13, 1. Acv. CS. VIII, 3, 4). Zoten gehören bei diesem Opfer, wie beim Acvamedha zum rituellen Repertoire (cf. die āhanasyā-Verse) und knüpfen wie beim Mahāvrata an den Indrakult an. Tilak denkt an einen Sternmythus. Vieles ist bei ihm falsch; besonders seine gesuchte Erklärung des Refrains; Vṛṣākapi auf die Sonne zu beziehen, ist ebenfalls nicht möglich. möchte ich glauben, dass Vṛṣākapi 'der Mannaffe' selbst ein Sternbild ist, dessen Aufgang den Wiederbeginn der Somapressung bedeutete. RV. kann eine gewisse primitive Kenntnis einzelner Sternbilder, die weit entfernt von dem systematischen Wissen der späteren Zeit war, nicht fremd gewesen sein. Man vgl. z. B. IX, 66, 2 (VMyth. I, 446 1); RV. I, 161, 13 und oben S. 224. In unserem Liede weisen v. 4 (cvá nv àsya jambhisad ápi kárne vardhayúh); v. 22 (yád úd a ñ co v r sā ka p e grhám indrájagantana, kvà syá pulvaghó mrgáh etc.) vielleicht darauf hin.

<sup>8)</sup> II, 19, 5: bhárad ánçam naítaço daçasyán // VIII, 6, 38: ánu tvā ródasī ubhé cakrám ná varty étaçam / IX, 16, 1; 108, 2 etc.

von den Pferden Sūryas, bald in der Einzahl, bald in der Mehrzahl gebraucht<sup>1</sup>). Unter diesen Stellen fallen einige besonders in die Augen, in denen Indra in irgend einer Weise den Renner oder Wagen der Sonne fördert oder zurückhält:

IV, 30, 6: yátrotá mártyāya kám árinā indra sáryam | právah çácībhir étaçam ||

IV, 17, 14: ayám cakrám işanat sáryasya ny étaçam rīramat sasṛmāṇám /

Der Sonnenlauf kann in verschiedener Weise mythologisch hervortreten: im Wechsel von Tag und Nacht, in den beiden Solstizien, die die Sonnenbahn begrenzen, in der irregulären Unterbrechung durch eine Finsternis. Von den Wendezeiten des Jahres spricht der RV. nur selten. Anzuführen wäre nur X, 179, 2:

çrātám havír ó şv indra prá yāhi jagáma sáro ádhvano vímadhyam / 2) und X, 171, 4, abgesehen von dem letzten nicht deutlichen

devánām cit tiró váçam //3)

Pāda:

tvám tyám indra sáryam paçcá sántam purás krdhi /

1) Im Singular:

VII, 63, 2: úd v eti prasavītā jánānām — /
samānám cakrám paryāvívrtsan
yád etaçó váhati dhūrşú yuktáh //

—, 66, 14: yád îm açúr váhati devá étaçah víçvasmai cáksase áram //

VIII, 1, 11 etc. Cf. noch TS. V, 6, 4: sajúh súrya étaçena; VS. XII, 74: sajúh súra étaçena.

Im Plural: X, 37, 3 yád etaçébhih patarai ratharyási; 49, 7 (cf. Foy, KZ 34, 237); VII, 62, 2.

<sup>2</sup>) Oldenberg, Rel. d. V. 449<sup>7</sup>. Vgl. dazu in v. 3 die Erwähnung des *mådhyamdina såvana*. Da die Mittagspressung und Jahresmitte correspondiren, ist es nicht notwendig aus v. 3 zu folgern, dass v. 2 sich auf den blossen Mittag beziehe.

8) Sāy. sagt devānām api tiras tirohitam tair api kva gata iti durvijāātam vaçam kāntam, aber das ist eine nur auf Umwegen zu erAuch das Vorwärtstreiben oder Zurückhalten des Sonnenwagens oder der Sonnenpferde wird man wohl nur auf die Sonnenwendzeiten beziehen können. Visnupur. II, 8, 33 heisst es:

kulālacakraparyanto yathā çīghram nivartate dakṣiṇe prakrame sūryas tathā çīghram nivartate und 36:

kulālacakramadhyastho yathā mandam prasarpati tathodagayane sūryah sarpate mandavikramah | 1)

Da hiernach der Wagen udagayane langsamer, daksine prabrame schneller fährt, könnte X, 171, 4 (vielleicht) den Übergang zum Daksināyana bedeuten, der dem Willen der Götter widerspricht. Auf die Zeit des Wintersolstizes wird dagegen die Mehrzahl der Stellen zu beziehen sein, die von dem Auffinden der Sonne im Dunkel, dem Ersiegen der Sonne u. s. w. sprechen und von denen nicht zu trennen sind, die die Wiedergewinnung des Lichtes preisen und deutlich auf den Jahresanfang verweisen. In welchem Sinne RV. IV, 17, 14; 30, 6 zu fassen sind, ist mir nicht möglich zu erkennen; die Andeutung ist zu fragmentarisch.

étaça bedeutet nicht überall das Sonnenross. An einer Stelle bezeichnet es ein davon verschiedenes Wesen, das nach Meinung einiger Forscher mit der Sonne eine Wettfahrt veranstaltet hat V, 29, 5:

ádha krátvā maghavan túbhyam deváh ánu víçve adaduh somapéyam | yát sáryasya harítah pátantīh puráh satír úparā étaçe káh ||

Bergaigne hat (II, 331 2) étaçe = étaçāya gesetzt 2): ,als er die

reichende Deutung. Eine Anspielung auf den Kampf Indras mit den Göttern finden Grassmann und Ludwig in IV, 30, 5:

yátra deván rghāyató víçvān áyudhya éka it / tvám indra vanúnr áhan //

<sup>1)</sup> Cf. noch Bhagavat-Pur. V, 21.

<sup>2)</sup> Bergaigne selbst übersetzt: "Indra a retourné, sens devant

vorausfliegenden Füchse für Etaça zurückbleiben liess'. Für die Berechtigung seiner Auffassung kann ausser dem von ihm selbst angeführten Verse IV, 51, 4 yénā návagve ángire ūṣá noch auf I, 71, 2: cakrúr gātúm asmé und VIII, 32, 17: bráhmā krnota pánya ít (índre) verwiesen werden 1). Dürften wir úparā étace káh mit .er stellte sie unter', d. h. brachte sie in die Gewalt des Etaca, übersetzen, so wäre jede Schwierigkeit gehoben; aber es ist fraglich, ob wir mit úpara den Loc. so verbinden dürfen 2). Indes auch bei Bergaignes dativischer Fassung ist der Gedanke, dass es sich um eine Wettfahrt von Sūrya und Etaça handele, keineswegs angezeigt. sollte denn das für ein Etaça sein? Viel eher ist an einen rathesthr zu denken, der die Sonnenrosse lenkt, einen volucrum moderator equorum'. étaça berührt sich der Bedeutung nach nahe mit aruna, der Bezeichnung für den Wagenlenker der Sonne im klassischen Sanskrit. Ausser Cak. ed. Pischel p. 149 v. 1908) mag auf Ragh. V, 714) oder Bhagavatpur. V, 215) verwiesen werden. Seiner wird auch im Sūryaçataka, in dessen philosophische Lehren er verwebt wird, und zwar im arunavarna v. 50 ff. gedacht 6). Das Mahābh. erzählt im Astikaparvan (I, 24 ed. Bomb.), dass Aruna zum Wagenhüter

derrière, les Harits — ' und bezieht den Vers auf das Zurückführen der Sonne während der Nacht von W. nach Ost.

<sup>1)</sup> Cf. noch Speyer, Vedische und Sanskrit-Syntax, Grundriss § 81 b.

<sup>2)</sup> Delbrück teilt mir freundlichst mit, dass er kein Beispiel kenne, wonach bei párva, úpara u. a. der Lokativ im Sinne des Abl. stehen könne.

kim prābhavişyad aruņas tamasām vadhāya tam cet sahasrakirano dhuri nākarişyat |

<sup>4)</sup> yāvat pratāpanidhir ākramate na bhānur. ahnāya tāvad aruņena tamo nirastam /

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bhagavatpur. V, 21, 16:

purastāt savitur arunah paçcāc ca niyuktah sautye karmani kilāste /

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cf. muñcan raçmīn dinādau, dinagamasamaye samharanç ca svatantrah (53); yah kāsthādīpano 'gre jadita iva bhrçam sevate prsthato 'rkam (52) u. s. w.

der Sonne bestellt wurde, als sie im Begriff war die Welten zu zerstören:

17: mahākāyo mahātejāḥ sa sthāsyati puro raveḥ, karişyati ca sārathyam tejaç cāsya harişyati ||

18: — tatah pitamahajñatah sarvam cakre tadarunah //

19: uditaç caiva savitā hy aruņena samāvṛtaḥ¹) —

Die Anschauungen des RV. und Mahabharata decken sich nicht; aber die Sage des letzteren, dass die Sonne die Welten verbrannte und ihr dafür ein Wagenlenker gesetzt wird, zeigt doch die Neigung, für die Abweichungen der Sonnenbahn eine Erklärung zu gewinnen. Der Rk knüpft an diese Abweichungen die V, 29, 5 angedeutete Sage, dass Indra die eilenden Rosse der Sonne in die Gewalt ihres Führers bringe: ,sponte sua properant; labor est inhibere volentes'. Auch I, 61, 15 können wir hinzunehmen prastagam sárye pasprdhānám saúvacvye súsvim āvad índrah // es ist ein Kampf um die Sonne, nicht mit der Sonne, in dem Indra dem Etaça hilft. Bei dem geringen Umfange des vorhandenen Materials lässt sich die vorgeschlagene Deutung nur als Vermutung bezeichnen, aber ich denke, dass sie mehr befriedigt als die vermeintliche Wettfahrt mit einem von der Sonne ganz verschiedenen und unverständlichen Wesen. Den Kampf um die Sonne auf die Solstizien zu beziehen, scheint noch aus einem besonderen Grunde angezeigt. V, 31, 11 steht das Wort páritakmyā dabei:

straç cid rátham páritakmyāyām

<sup>1)</sup> An einer Stelle wird gesagt, dass Indra der Sonne im eigenen Hause den Namen eines Dāsa mache (V, 33, 4: tataksé sárydya cið ókasi své vísā samátsu dāsásya náma cit). Ich denke, dass die Erläuterung dieses Verses an die eben erörterten Anschauungen anknüpfen muss. Den Namen eines Dāsa kann die Sonne nur erhalten, wenn sie entsprechend der Sage des Mbh. die Welten durch ihre Glut zerstört; nicht nur in Indien, sondern auch in anderen tropischen Ländern hat die Sonne den Namen eines Feindes erhalten. Im Mbh. (Karnaparvan 87, 58 ff.) stehen Indra und dann die Götter auf Arjunas, Sūrya und nachher die Asuras auf Karnas Seite.

párvam karad úparam jūjuvánsam | bhárac cakrám étaçah sám rināti puró dádhat sanisyati krátum nah ||

Man kann páritakmyā nicht von tak trennen, und Ludwig (IV, 33) hat es, glaube ich, richtig auf "die Wendung in der Rennbahn" bezogen"). Jedenfalls dürfte das das Ursprüngliche sein. Für die weitere Erklärung kommt V, 30, 13. 14 wegen des dort dabeistehenden aktór vyùstau in Betracht:

13 cd: tīvrā indram amamanduh sutāso aktór vyùṣṭau páritakmyāyāh |
14 ab: auchat sā rātrī páritakmyā yān a).
rnamcayé rājani ruçámānām |

VI, 24, 9 finden wir diesen Ausdruck in unwesentlicher Veränderung: aktór vyùṣṭau páriṭakmyāyām. Es handelt, wegen aktór, ráṭriḥ, sich hier um den Wendepunkt des Jahres, um die Neujahrsnacht, die man rāṭri p. oder auch allein páriṭakmyā nennen kann³): "beim Aufleuchten der Nacht der Wende". Diese Auffassung passt in V, 31, 11 vortrefflich: "der Sonne Wagen, der zurückbleibt, trieb er voran in der Entscheidungsnacht".

In diesen Nächten der Sonnenwenden, wo der Sonnenwagen das äusserste Ende seiner Bahn erreicht, hätte also Indra dem Wagenführer geholfen 4). Demnach bedeutet étaça:

tvám súro harito rāmayo nfn bhárac cakrám étaço náyám indra /



<sup>1)</sup> Geldner, VSt. II, 36: ,die entscheidende Wendung um den Wagen des Gegners, das Schneiden und Überholen desselben — '.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich sehe keine Veranlassung, mit Pischel (VStud. I, 82) páritakmya yáñ in páritakmyayam zu verändern (cf. AV. III, 10, 4 iyám eva sá yá prathamá vyaúchat); eher könnte ich mich in 13 d entschliessen für den Gen. páritakmyāyāh den Loc. zu setzen und hätte VI, 24, 9 für mich.

<sup>3)</sup> X, 62, 2: parivatsaré s. VMyth. II, 28.

<sup>4)</sup> Was in V, 31, 11 die Worte bharac cakram étaçah sam rinati bedeuten, vermag ich allerdings nicht zu sagen. Unwahrscheinlich ist, was Bergaigne II, 331 dazu bemerkt: "Il semble, en qualité de cheval nocturne, opposé aux Harits, quoique celles-ci.. trainent aussi quelque-fois le soleil de l'occident à l'orient. Die Parallelstelle I, 121, 13

- 1. Pferd, bes. das Sonnenross,
- 2. Wagenführer der Sonne.

Damit komme ich ziemlich nahe an die Auffassung Sāyanas heran, der étaça bald als Ross, bald als Rsi (allerdings in andrer Weise) erklärt; denn einen Rsi wird man den Wagenführer der Sonne im Hinblick auf Aruna wohl nennen können.

### Indra und Kutsa.

Wer die Nachrichten der späteren Zeit über den Namen dieses Schützlinges des indischen Nationalgottes durchgeht, wird sich der Überzeugung nicht verschliessen, dass es sich um einen historischen Gotranamen handelt, dessen wirklicher oder mythischer Ahnherr von seinen Nachkommen zu einem göttlichen, Indra nahestehenden Wesen erhoben worden ist 1). In den Texten der Brähmanas und Sütras nimmt sein Geschlecht mehrfach eine niedere Stellung ein; hier liegt die Tradition anderer Familien vor, die mit den Kautsas aus religiösen oder andern Gründen im Streit gelegen und bei der Feststellung des von ihnen selbst zur Geltung gebrachten Rituals ihre Gegner in Acht erklärt hatten.

Wir begegnen dem Namen beim Somakauf. Der Soma-

hilft nicht weiter. Geldner (VStud. II, 162) übersetzt Pāda a) richtig: du brachtest zum Stehen'. bhárat in b) aber wird wohl nur "nehmen, entreissen' heissen mit der Ergänzung sårye paspydhānáh. Cf. II, 20, 6: åva — çîro bharad dāsásya; bhar wird ferner vom Ziehen des Wagens (der Tragen der Deichsel') gebraucht I, 100. 16: vişanvantam bibhratī dhūrsú rátham; X, 94, 6: sākám yuktá vişano bibhrato dhúrah. Ein Ausdruck aus der Terminologie des Wagenkampfes scheint es nicht zu sein. Rām. VI, 104, 17 ff., wo die Erfordernisse eines guten Wagenführers aufgezählt sind, finde ich dieses Wort nicht.

¹) Ep. Ind. II, 22. 364. 365 studirt ein Kautsa die Väjasan. Samh. in der Mädhyamdinarecension. Ep. Ind. III, 342 wird ein Kauccha (Kautsa) erwähnt, der den Ängirasa-Ämbarīṣa-Yauvanāçvapravara hat und die Kauthumaçākhā des SV. studirt. Cf. auch V, 100.

händler gilt als ein verächtliches Wesen; in den Ritualien wird als Somahändler ein Kautsa (entweder allein oder in Abwechslung mit einem Çūdra) genannt: "athainām (somakrayanīm) pradakṣiṇam āvrtyādbhir abhyukṣyodīcīm utsrjati / saiṣā kautsasya bhavati / atha kautsād rājānam ādatte' (Baudhāyana im Agniṣtomabhāga 15) und weiter in demselben Abschnitt yajamānam adbhir abhyukṣya kautsāya vā parikarmine voṣnīṣam prayacchati').

Auch von Kat. wird ein Kautsa oder Çūdra als Verkäufer genannt<sup>2</sup>), und der Kommentar bemerkt dazu, ein Kautsa sei aus demselben Gotra wie Kutsa, während nach andrer Meinung ein K. einer sei, dessen Handlungsweise verächtlich ist. Beide Bedeutungen werden nicht weit von einander liegen. Wahrscheinlich hat die an Kutsa sich anhängende und in Ableitungen wie kutsana, kutsay, auch Pāli kucchā sich äussernde Geringschätzung ihren Ausgangspunkt in der verachteten Stellung gehabt, die den Kutsas im Kreise der vedischen Geschlechter trotz ihrer selbständigen Teilnahme an der Mantradichtung aus unbekannten Gründen zugewiesen wurde. Wir können Ähnliches bei den Kanvas beobachten, die wie die Kacyapas von der Verteilung der Daksinās beim Somaopfer ausgeschlossen wurden 8) und auch nach dem Charakter der Lieder des VIII. Buches (VMyth. III, 64, 268) nicht zu der Elite der vedischen Familien gehörten. Ihr Name ist AV. II, 25 der eines Dämons, und in einem Vārttika zu Pāņ. III, 1, 14 wird kanvacikīrsā im Sinne von pāpacikīrsā gebraucht; auch hier hat der Name eines vedischen Rsigeschlechtes eine Nebenbedeutung erhalten, deren Anlass in seiner feindseligen Stellung zu andern Geschlechtern gesucht werden muss.

Nach einer Erzählung des TMBr. war Kutsa mit dem

<sup>1)</sup> Āp. X, 20, 12: kautsād rājānam krīnīyād anyasmād va brāhmanād ity uktvahāpy abrāhmanād iti.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) VII, 6, 8. 4 (cf. VMyth. I, 71 <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Äp. XIII, 7, 5.

Beinamen Aurava ein Gegner Indras, dem er zu opfern verbot. Seinem unfolgsamen Hauspriester Upagu schlug er zur Strafe den Kopf ab 1). Von einem Kautsa berichtet Yāska den Ausspruch anarthakā hi mantrāh (I, 15). Zwar führen vereinzelte Angaben auf die Spuren eines besonderen Kutsarituals. Bei Gobbila heisst es, dass die Kutsas alle vier Aştakās mit Fleisch begehen<sup>2</sup>); TMBr. XIV, 11, 25 und anderwärts werden Samans erwähnt, die auf Kutsa zurückgehen 3); ihre besondere Art das Finale zu singen wird Lat. VII, 8, 19 citirt; nach Acv. I, 2, 5 sagt ein Kautsa den Himlaut und beschränkt sich vorher auf Flüsterung der Worte bhūr bhuvah svar; den vorangehenden Japa lässt er ganz weg u. a. 4). Ap. XXIV, 8 nennt angirasa, mandhatra, kautsa als den tryārşeya der Kutsas. Aber diese Beweise eines eigenen Kultus der Kutsas können nach meiner Meinung nicht über die bis in den Rk zurückreichenden Gegensätze hinwegtäuschen, die innerhalb der vedischen Geschlechter und Stämme bestanden und von dem einen oder andern Mitgliede jener Familie herbeigeführt worden sein mögen. Von seinen Söhnen oder Anhängern ist der Ahnherr der Familie zu einem Freund und Gefährten Indras erhoben worden. Wir finden überall in der vedischen Litteratur die Neigung, die Rsis in persönliche Beziehung zu den Göttern zu bringen. Kanva kommt durch eines seiner Sāmans zum Einverständnis mit Indra (TMBr. IX, 2, 6); Turagravas preist mit zwei Sāmans Indra, der ihm dafür Speise von der Yamunā holt

<sup>1)</sup> XIV, 6, 8: upagur vai sauçravasah kutsasyauravasya purohita āsīt | sa kutsah paryaçapad ya indram yajātā iti | sa indrah suçravasam upetyābravīd yajasva māçanayāmi vā iti | tam ayajata | sa indrah purodāçahastah kutsam upetyābravīd ayaksata mā kva te pariçaptam abhūd iti | kas tvāyasteti | suçravā iti | sa kutsa aurava upāgoh sauçravasasyodgāyata audumbaryā çiro 'cchinat | sa suçravā indram abravīt | tvattanāt vai medam īdrg upāgād iti — ISt. X, 32.

<sup>2)</sup> Grhya S. III, 10, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Weber, Verzeichnis II, p. 22.

<sup>4)</sup> Cf. nach Acv. I, 4, 6; VII, 1, 19; Lat. X, 2, 9 u. a.

(IX, 4, 10); die Vaikhānasas waren Indras Freunde (ib. XIV, 4, 7); die Rsis sehen Indra nicht leibhaftig, nur Vasistha erreicht mittelst des Nihavasaman seinen Anblick und erhält von ihm die Stomabhagas verkündet (ib. XV, 5, 24); Indra geht mit Ruçamas einen Wettstreit ein; wer von ihnen die Erde zuerst umschreite, der sei Sieger; Indra umschreitet die Erde, Ruçamas Kurukşetra (XXV, 13, 3); die Vasişthas geben Indra durch ihren lauten Gesang bei den Cakvaris Energie (RV. VII, 33, 4); Vasistha selbst leitet seinen Ursprung auf Mitra-Varuna zurück und empfängt von Dhatr Savitr das Ratham-Wir finden Manu, Indra und Asuras MS. IV, 8, 1, Bharadvāja und Indra TBr. III, 10, 11, 3. Jamadagni und Viçvāmitra (gegen Vasistha) und Indra TS. (II, 2, 12<sup>p</sup>); III, 1, 7, 3; TMBr. IX, 4, 14; Grtsamada und Indra Ait. Br. V, 2, 4. Als weitere Beispiele derartiger Verbindungen seien aus dem Rk noch genannt VII, 88, 3: á yád ruháva várunaç ca návam — und VIII, 69, 16. So wird auch Kutsa von den Seinigen erhöht und zwar zu einem von des Windes Rossen gezogenen Wagengefährten Indras indrakutsa vahamānā ráthenā vām átyā ápi kárne vahantu (V, 31, 9); Wir brauchen hier nicht mit Bergaigne<sup>1</sup>) nach einem mythologischen Hintergrund zu suchen.

Der bedeutsamste Zug in der Familientradition der Kutsas ist die Beteiligung ihres Ahnherrn am Çuşnakampf. Wie Atri die von Svarbhanu verdunkelte Sonne befreit und an den Himmel setzt<sup>2</sup>), so hat Kutsa dem Çuşna das Sonnenrad entwunden. Den Nachkommen Atris wird mit Aus-

<sup>1)</sup> II, 836: ,l'identité de Kutsa avec Agni ou Soma, déjà suggérée par son caractère de sacrificateur et d'ancêtre mythique, semble de plus confirmée par des arguments directs . . . Kutsa peut d'ailleurs représenter aussi l'autre forme céleste d'Agni et de Soma, c'est-à-dire le soleil'. Es handelt sich nirgends um Soma, Agni oder die Sonne, sondern um ein mythisches oder wirkliches, zum Halbgott erhobenes Stammeshaupt, das wir von seinem Gotra nicht trennen können.

<sup>2)</sup> Cf. RV. V, 40. Lanman, Festgruss für Roth S. 187.

nahme einiger 1) noch im späteren Ritual dafür die Auszeichnung zuteil, dass man einem von ihnen bei der Verteilung der Daksinäs feierlich Gold zu überreichen pflegt (Ap. XIII, 6, 12 2). Die Kutsas aber müssen sich mit der niedrigen Stellung eines Somaverkäufers begnügen; die "Tat" ihres Ahnen ist vergessen und bei den anderen vedischen Geschlechtern nicht in Ehren geblieben.

#### Cuspa.

In etwa 7 Stellen sind, abgesehen von Indra, nur Kutsa und Çuşna genannt<sup>3</sup>), in der Mehrzahl jedoch Kutsa, Çuşna, Sürya<sup>4</sup>). Ich glaube, dass wir die Tradition nicht vergewaltigen, wenn wir alle Verse zusammenfassen und auf denselben Mythos beziehen.

Bei einer grossen Zahl der in den Indrasagen genannten Gegner ist die Grenze, wie Oldenberg mit Recht betont, zwischen dem himmlischen und irdischen, zwischen dem historischen und mythologischen Kern so schwer erkennbar, dass eine Entscheidung darüber, wo wir den Schauplatz des Kampfes suchen sollen, oft schwer zu treffen ist. Das gilt auch für Kutsas Gegner Çuşna. Während er in mehreren Stellen als irdischer Gegner erscheint, dessen Burgen Indra

¹) Nāmlich der Hāleyas, Vāleyas, Kaudreyas u. s. w. Kāt. X, 2, 21. Im Nāgānanda spielt ein Ātreya die Rolle des Vidūşaka.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Çat. Brāhm. IV, 3, 4, 21 und Eggeling zur Stelle. Das Brāhmaņa bezieht allerdings die Goldspende nicht auf diese Tat, sondern allgemein auf die Vertreibung "der Finsternis der Asuras, die in den Opferplatz einbrachen". Ludwig, Über die Erwähnung von Sonnenfinsternissen p. 7. 8. Über einen Ātreya als Purohita s. Ait. Br. VIII, 22.

<sup>\*)</sup> I, 51, 6; 63, 3; II, 19, 6; (V, 31, 7;) VII, 19, 2; X, 49, 3; 99, 9. Auffallend ist, dass in den von der Tradition auf Kutsa selbst zurückgeführten Liedern (I, 94—98; 101—115; IX, 97, 45—58; X, 105) Çuşna nur obenhin genannt wird (I, 101, 2; 103, 8).

<sup>4)</sup> I, 121, 9. 10; 174, 5; 175, 4; IV, 16, 12; 80, 8; V, 29, 9. 10; VI, 20, 5; 31, 3.

bricht 1), weisen andere auf einen Naturmythus hin. Frage wäre leicht entschieden, wenn wir einfach Sayana folgen könnten, der Çuşna in der Mehrzahl der Fälle mit cosaka 2) wiedergibt und als Asura erklärt: dann wäre cosaka der Ausdorrer', der etwa zur Zeit der Sommersonnenwende das Sonnenrad an sich reisst und alles versengt. Zur Stütze dieser Erklärung wird man vielleicht auf einige Verse verweisen, in denen neben C. das Wort kuyava "Misswachs" steht und als Epitheton von C. aufgefasst werden könnte<sup>8</sup>); eine andere Stelle zeigt jedoch beide Worte getrennt und widerrät die Identificirung 1). Aber selbst, wenn die Ableitung von cus richtig wäre, so würden noch andere Deutungen möglich sein als die auf die heisse Zeit. Im Altslavischen heissen nicht die Sommermonate, sondern der März suchyj, d. i. der trockne Monat, im Lit. ist sausis ,Dezember, Januar<sup>6</sup>). Oder Cuşna könnte eine Himmelserscheinung von übler Vorbedeutung, z. B. eine Sonnenfinsternis sein, deren Eintreten Misswachs, dürre Zeit o. ä. Dinge bedeutet. Vor jeder schnellen Folgerung werden wir uns

<sup>1)</sup> I, 33, 12: ny àvidhyad ilibiçasya drlhå ví çrhginam abhinac chúsnam indrah /

<sup>—, 51, 11:</sup> ugró yayım nir apáh srótasāsrjat vi çúsnasya drhhitā airayat pûrah /

IV, 30, 13: utá cúsnasya dhrsnuyá — / púro yád asya sampinák //
VIII, 1, 28: tvám púram carisnvám vadhaíh cúsnasya sám pinak /
(Ist púr carisnú eine "fahrbare Burg" d. h. eine Art von Kriegswagen?)

²) I, 11, 7: bhūtānām çosanahetum (= Piprum); 33, 12: jagatab çosakam vrtram; 56, 3: sarvasya çosakam asuram; 63, 3: çosayitāram; 54, 5: rasānām çosayitur ādityasyāpi etc. (cf. Yāska V, 16), aber auch I, 121, 10: tamasas tamorūpasya çusnasyāsurasya und ib. phaligam meghārūpenāvrnvantam.

<sup>\*)</sup> II, 19, 6; IV, 16, 12; VI, 31, 3; VII, 19, 2.

<sup>\*)</sup> I, 103, 8: Çuşna, Pipru, Kuyava. VII, 19, 2: dásam yác chúşnam kúyavam — ist nach Sāy. — çúşnam ca kúyavam ca. — I, 104, 3 erwähnt die beiden Frauen Kuyavas, die in Milch baden und im Strom der Çiphā getötet werden sollen.

b) Schrader, Reallexikon S. 550.

Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

mit Rücksicht auf die Spärlichkeit der Angaben im RV. hüten müssen 1). Wer Ç. als irdischen Feind oder als eine der Sonnenwendzeiten oder als Sonnenfinsternis (= Svarbhānu; eine Möglichkeit, die Ludwig schon erörtert hat) erklären will, wird immer das eine oder das andere Argument zu seinen Gunsten anführen können. Ich selbst möchte glauben, dass der letzten Möglichkeit der Vorzug vor den andern beiden gebührt. Hierzu bestimmt mich die Wahl der Ausdrücke musāyá sáryam (I, 175, 4; IV, 30, 4; VI, 31, 3); pra + vrh (I, 174, 5; IV, 16, 12; V, 29, 10), die auf ein Hervorreissen des Sonnenrades aus der Gewalt Rāhus am besten passen 2), ferner die Zeitbestimmungen purá yát sáras támaso

Hier tritt arunó auf, was Indra, aber auch den Wagenlenker Aruna be-

¹) Im 5. Buch ist vṛṭra an den zwei Stellen, wo es vorkommt (37, 4; 42, 5) Appellativum. vṛṭrahan erscheint zwar öfter (29, 7; 35, 6; 38, 4; 40, 1. 4; 86, 3) aber die Vṛṭrasage kennt das Maṇḍala nicht. Anstelle des Dāmons Vṛṭra ist daselbst Çuṣṇa getreten, der wenigstens in V, 32 āhnlich wie sonst Vṛṭra beschrieben und von Indra auch vajrena erschlagen wird. Ob das eine ursprüngliche Fassung oder spätere Übertragung ist, lässt sich bei dem gegenwärtigen Stand unsrer Forschung nicht sagen. Aber an und für sich sieht die Çuṣṇasage in V, 32 wie eine Doublette zu dem Vṛṭramythos der andern Familien aus; ohne dass darum Vṛṭra und Çuṣṇa dasselbe bedeuten müssen. Die Atris und Kutsas feiern eben in Indra nicht den Vṛṭratöter, sondern den Çuṣṇafeind. Dazu kāme III, 31, 8, wo Çuṣṇa in Verbindung mit der Aṅgirassage vorkommt und wohl für Vala steht. Man vgl. auch, dass I, 174, 2 Indra yūne purukūtsāya den Vṛṭra übergibt, wie I, 63, 3 yūne kūtsāya den Çūṣṇa. Die Tradition scheint hier sich zu verwirren.

Çuşna wird V, 32, 3 als mahán mrgá bezeichnet. (Çuşna ist çringin I, 33, 12.) Ausser diesem Vers erscheint die dämonische Gazelle in 29, 4; 34, 2 desselben Buches, sonst nur selten (I, 80, 7 māyín und VIII, 93, 14 abgesehen von dem zweimaligen mrgaya). Wie ich schon WZKM. XIII, 316 ff. bemerkte, führt hier von dem Veda aus eine direkte Linie auf den in eine Gazelle sich verwandelnden Zauberer Mārīca des Rāmāyana.

<sup>\*)</sup> Wir finden dieselbe Terminologie I, 130, 9: súraç cakrám prá vrhaj jātá ójasa prapitvé vácam arunó musayati īçāná å musayati / uçánā yát —

ápītes I, 121, 10¹), ehe die Sonne ins Dunkel versinkt's) und prapitvé áhnaḥ IV, 16, 12⁵), sowie V, 31, 7: prapitvám yán. Es war ein brahman oder ein sāman, das Kutsa erfunden hatte und Indra erhörte. Dieser Spruch mag bei andrer Gelegenheit wiederum erprobt worden sein, und so würde es sich erklären, warum IV, 16, 12 zuerst der Aorist ní barhīḥ, nachher der Ipv. prá mṛṇa kutsyéna ('durch den Kutsaspruch'⁴) gleichsam als Arthavāda und Vidhi gebraucht wird.

Von andern Gegnern Kutsas sind Ilībiça, Tugra, Tūrvayāna <sup>5</sup>) genannt. Wenig erfahren wir über Tūrvayāna und auch Ilībiça ist ein ganz vereinzelter Name; öfter kommt Tugra vor, dessen Sagenkreis Baunack <sup>6</sup>) gründlich behandelt hat. Die Dürftigkeit unsers Materials erlaubt nicht, hier viel weiter zu gehen. Hervorzuheben ist, dass ein

zeichnen kann; die Unsicherheit über das daneben stehende våcam gestattet keinen Schluss.

<sup>1)</sup> purá yát súras támaso ápītes tám adrivah phaligám hetim asya / çúsnasya cit párihitan yád ójo divás pári súgrathitan tád ádah //

<sup>2)</sup> Oldenberg, Rel. d. V. 1602 (cf. Say: tamorūpasya çuşnasya oben).

<sup>\*)</sup> Es wäre nicht notwendig, IV, 16, 12 (prapitvé áhnah) und IV, 28, 2.3 (pură madhyámdināt) zu combiniren. Es kann sich um Ereignisse verschiedener Art und Zeit handeln. In IV, 16, 12 sind Indra-Kutsa, hier Indra-Indu in Tätigkeit, dort steht, wie meist in der Kutsatradition, pra + vrh, hier ni + khid. Mir scheint aber, dass Bloomfields Erklärung des Ausdrucks prapitvé (JAOS. XVI, 24 ff.), at the morning pressure of the day' sachgemäss ist und darum aus der Kombination beider Verse sachliche Schwierigkeiten nicht erwachsen.

<sup>4)</sup> Die Deutung von kutsya wird, soviel ich weiss, stets verfehlt. Eine Waffe o. ä. hat Kutsa nicht; die Waffe hat Indra, während einem Rsi ein Spruch oder Säman zukommt.

b) Ich lasse Smadibha bei Seite, das man mit Baunack als Adj. ("mit Gefolge") ansehen könnte. Als ein Konkurrent Kutsas beim Opfer erscheint Luça. Siehe TMBr. IX, 2, 22 und Hanns Oertel, JAOS. XVIII, p. 31. Indra wendet sich Kutsa zu und wird von ihm an den Hoden gefesselt. Die Sage ist alt und findet sich wie bekannt RV. X, 38, 5.

<sup>6)</sup> KZ. XXXV, 485 ff.

Kutsa in mehreren Stellen als Feind Indras angesehen wird und der Zwiespalt der Meinungen, den wir in der späteren Litteratur antrafen, somit, wie angedeutet, schon aus der Zeit des RV. datirt. Während der von Indra unterstützte Kutsa IV, 26, 1; VII, 19, 2; VIII, 1, 11 ārjuneyá und I, 51, 6; VI, 26, 3 atithigvá; I, 63, 3 yúvan heisst, führt der von Indra verlassene und seinen Feinden übergebene K. die Beinamen atithigvá āyú¹). Gegner ist jener Tūrvayāņa, ,der

1) I, 53, 9: tvám etáň janarájňo dvír dáca abandhúna su cráva sop a jagmúsah / sastim sahásra navatím náva crutó ní cakréna ráthya duspádavrnak // 10: tvám avitha sugrávasam távotibhis táva trámabhir indra túrvayānam / tvám asmai kútsam atithigvám āyúm mahé rájñe yúne arandhanayah // II. 14.7: kútsasvavór atithiavásva vīrán ny ávrnag bháratā sómam asmai // VI, 18, 13: prá tát te adyå káranam krtám bhūt kútsam yád ayúm atithigvám asmai / purá sahásra ní cica abhí ksám út túrvayānam dhrsatā ninetha /! VIII, 53, 2 (Vāl.): yá āyúm kútsam atithigvám árdayo vavrdhanó divédive |

Mit Rücksicht auf die ständige Verbindung dieser drei Worte (die Sāy. als drei Könige erklärt) glaube ich den so bezeichneten Kutsa von dem blossen Kutsa Atithigva unterscheiden zu müssen. Atithigva ist ein Beiname, auch ein Beiname Divodāsas (Oldenberg, ZDMG. XLII, 210. 211). Wer diesen Kutsa A. Āyu nicht von dem K. A. trennen will, muss annehmen, dass in dem Liede I, 53, 8—10 zwei verschiedene Überlieferungen zusammengeflossen sind, deren eine Kutsa Atithigva als Sieger mit Indras Hilfe über Karañja und Parņaya kannte (v. 8), während die zweite Kutsa A. in die Hände des Tūrvayāṇa fallen liess; das wäre gewiss möglich. Auch Suçravas spielt v. 9 eine andere Rolle als in v. 10. Principiell wird gegen die Bemerkungen Oldenbergs l. c. Anm. 7 nichts einzuwenden sein. Dem Dichter unsers Liedes — die Tradition nennt ihn Savya Āṅgirasa — hätten dann die wechselvollen Geschicke ein und desselben Kutsa dazu gedient, die Macht Indras zu schildern. Cf. auch Ludwig, RV. III, 157 und Perry, Indra p. 65.

jugendliche König' und mit ihm Suçravas. Ein Suçravas fungirt TMBr. XIV, 6, 8 als Kutsas Purohita, der entgegen dem Befehl seines Herrn Indra opfert und zur Strafe dafür von ihm enthauptet wird (p. 286). Dieser feindliche Kutsa führt in der Legende den Beinamen Aurava und wird darum von dem K. Atithigva Äyu als verschieden anzusehen sein; als Beweis alter Feindschaft mehrerer Mitglieder des Kutsagotra gegen Indra und gegen Suçravas ist diese Stelle nicht ohne Gewicht.

# Indrägni.

Während die Dualverbindung Agni-Soma nach Ursprung und Bedeutung leicht verständlich ist, verhält es sich mit dem viel häufiger auftretenden Dvandva Indragnī anders. begegnen beiden Göttern in ganz verschiedenen Beziehungen zu einander und finden den Grundgedanken schwer heraus. der die Dualcomposition veranlasste. Agni soll Indra herbeiführen III, 53, 4; V, 5, 3; er brät Indra die 300 Büffel V. 29, 7 und gewährt dem Schutz, der für Indra Soma presst IV, 25, 41); VIII, 100, 1 sichert Agni Indra zu, ihm Kräfte zu verleihen, wenn er ihm einen Anteil am Opfer gewähre und Indra stimmt zu, damit Agni sein Freund sei und mit ihm vereint die Feinde schlage?). X, 52, 5 verspricht Agni den Göttern in Indras Arme den Donnerkeil zu legen, dann werde er in allen Kämpfen siegen. X. 32, 6 wendet der Dichter sich an Agni, über dessen Versteck ihn Gemeint ist, sicher wenigstens in Indra belehrt habe. zweien dieser Verse, das Opferfeuer, der Vaiçvanara-agni der Götter<sup>8</sup>). Aber das gibt noch keinen Aufschluss über die Bedeutung der dualen Verbindung, die in mehreren ihnen allein oder vorzugsweise gewidmeten Liedern des RV. auftritt und im Ritual Spenden in grosser Zahl bei verschiedenen kleinen und grossen Opfern empfängt.

<sup>1)</sup> Cf. Bergaigne II, 296. 7.

<sup>3)</sup> Cf. Oldenberg, ZDMG. XXXIX, 54 ff.

<sup>3)</sup> VMyth. II, 137 ff.

Agni soll z. B. Jemand opfern, der Nachkommenschaft wünscht, der gegen ein Reich oder Nebenbuhler streitet. der in den Kampf ziehen will oder im Kampf gesiegt hat u. s. w. 1). Indra-Agni (oder auch in umgekehrter Stellung Agni-Indra<sup>2</sup>) erhalten einen Graha beim Agnistoma und haben einen eigenen Priester, den Acchāvāka, ,kalator', der ihr Çastra recitirt 3); ein besonderer Ekāha sowie ein ganzes Ayana wird nach ihnen genannt4). Wir treffen gelegentlich bei Erörterung der Ceremonien Äusserungen wie IA. vai devānām ojisthau balisthau sahisthau sattamau pārayişņutamau<sup>5</sup>), IA. vai devānām ojobhrtau<sup>6</sup>), prānāpānau vā etau devānām yad IA. — ojo balam vā etau devānām?) oder yad vahī tenāgneyah yan muskaras tenaindrah 8) oder auch āgneyī vai rātrih — aindram ahah 9). Mehrfach begegnen wir, sowohl in rituellen Texten 10) wie in der späteren

<sup>1)</sup> TS. II, 2, 1, 1; eine Spende bei den Varunapraghāsāḥ, ferner: aindrāgnam punarutsṛṣṭam alabheta ya ā tṛtīyāt puruṣāt somam na pibet TS. II, 1, 5, 5; wenn das Pferd die svayamātṛṇṇa-iṣṭakā beriecht, sagt er den Vers: IA. avyathamānām iṣṭakām dṛṅhatam etc. TS. IV, 3, 6 (V, 3, 2). Wer das Feuer anlegt, soll nachher für IA. und für Aditi opfern TBr. I, 1, 6, 5. Als Indra seiner Kraft beraubt wurde, brachte er ein Aindrāgnaopfer I, 6, 1, 7. In Verbindung mit dem Viçākhe-nakṣatra TBr. III, 1, 1, 11.

<sup>2)</sup> CCS. III, 12, 3.

<sup>\*)</sup> Ait. Br. II, 36, 4; Cat. Br. III, 6, 2, 13; IV, 3, 1, 1 ff. VMyth. I, 262 1.

<sup>4)</sup> ekāha: TMBr. XIX, 15, 1; 17, 1; Lāt. IX, 4, 30; ÇÇS. XIV, 29, 1. ayana: TMBr. XXV, 11, 1. ÇÇS. XIII, 29, 28.

Als Indrakukşī gelten die beiden, dem Abhijid-Viçvajid folgenden paurnamāvāsye, bei denen ubhā kukṣī prņatām, vārtraghnam ca māghonam ca Stichworte sind.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ait. Br. II, 36, 4; TBr. III, 8, 7, 1.

<sup>6)</sup> TS. V, 3, 2.

<sup>7)</sup> TBr. I, 6, 4, 3. Beide werden darum mit "sarve devatāh" gleichgesetzt. Çat. Br. IX, 5, 2, 10; XIII, 5, 3, 2 oder ete vai devate anv anye devate XI, 8, 3, 3 u. s. w.

<sup>8)</sup> MS. IV, 3, 1 (40, 12); TBr. I, 6, 1, 7.

<sup>9)</sup> TBr. I, 1, 4, 3; II, 1, 2, 7; s. oben p. 213.

<sup>10)</sup> Cat. Br. II, 5, 4, 8; X, 4, 1, 5, 9; TS. II, 1, 5, 6; TMBr. XV, 4, 8:

Litteratur 1), der Anschauung, dass Agni das Brahman, Indra das Ksatra bedeute. Alles in allem genommen, Äusserungen. mit denen nicht viel anzufangen ist, wenngleich es falsch wäre, sie als "Gelegenheitseinfälle" ganz zu verwerfen oder als Aussiüsse des Henotheismus zu betrachten. Ich glaube, unter diesen Umständen einer mit grosser Regelmässigkeit wiederkehrenden Tatsache Aufmerksamkeit zuwenden zu sollen; es ist die Stellung beider Götter beim Neumondsopfer, dessen Mittelpunkt sie so einnehmen, wie Agni-Soma die Mitte des Vollmondsopfers. Maitr. Samh. I, 5, 7 (75, 10): agnisomiyaya purvapaksa upastheyo 'gnisomiyo vai purvapakso, — aindrāgnyāparapaksa upastheya aindrāgno vā aparapaksah. Für Indragni kann Mahendra eder Indra eintreten, aber die Verehrung jener bildet die Norm. Wie bei dem Neumondsopfer ist es bei dem nirūdhapacubandha, dem nicht zum Somaopfer gehörenden 2) Tieropfer, dessen einfache Form nach dem Paradigma des Neumondsopfers verläuft und anstelle des Sāmnāyya ein Opfertier für IA. als Mittelpunkt der Spenden enthält; nur ist seine Darbringung nicht auf den Neumondstag beschränkt<sup>8</sup>). Wenn auch, wie immer in dem verschiedene Schulüberlieferungen kodifizirenden Ritual, andere Möglichkeiten eintreten und bei dem Tieropfer Sürva oder Prajāpati mit IA. alterniren können4), so ist doch an diese vorzugsweise gedacht, weil die die Spende begleitenden Sprüche zunächst an sie gerichtet sind 5). Wir finden bei Cānkhāyana eine wichtige Vorschrift, wonach das Tieropfer für Indragni immer am Anfang und Ende des Udagayana dar-

agneyî prthivy agneyo brāhmanah / aindrī dyaur aindro rājanyah; XIX, 17, 4; Lat. IX, 4, 30; Kāt. XXII, 11, 19. Cf. Weber, ISt. X, 26. 31.

<sup>1)</sup> Holtzmann, ZDMG. XXXII, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieses ist Agnīșomīya und die Prakṛti aller Tieropfer.

<sup>3)</sup> Schwab, Tieropfer S. XV.

<sup>4)</sup> Schwab, Tieropfer S. XVI 3; Rituallitt. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Schwab, l.c. 143 ff. Im andern Falle müssen sie natürlich modificirt werden.

gebracht wird 1). Sie zeigt, dass beide Götter mit dem Uttarāyana oder dem Wechsel von Uttara- und Daksināyana in Zusammenhang gebracht werden. Die daraus sich ergebende Beziehung beider zum Jahr und seinen Zeiten wird auch bei dem Aindragnagraha des Somaopfers erkennbar, denn er wird hinter den Rtugrahas geschöpft und steht nach der Meinung des Çat. Br. in unmittelbarem Zusammenhang damit 2): dadurch, dass man die Rtugrahas schöpfe, schaffe man das All, man lege das Leben dadurch hinein, dass man nach ihnen den Graha für Aindragna schöpfe; IA. seien das Leben (prānodānau). Diese innere Verbindung zwischen den Grahas kommt deutlich darin zum Ausdruck, dass der Indragnipriester, der Acchavaka, erst seinen Sitz eingenommen haben muss, ehe die Spenden aus den Rtupätras beginnen dürfen 8). Man braucht die Spekulationen der Brahmanas nicht sehr hoch zu veranschlagen und wird doch den Kern von Wahrheit anerkennen dürfen, der hier in dieser engen Verbindung von Indragni und den Rtus steckt.

Ich ziehe also, bis es gelingt mehr Licht über die Bedeutung dieses Götterpaares zu verbreiten, aus dem Vorstehenden folgenden Schluss: Wie Agnīşomau Götter des Vollmondes sind, sind Indrāgnī die Götter des Neumondes. Ein Tieropfer für sie beginnt und beschliesst (eventuell) das Uttarāyaņa; sie stehen in Bezug zu den Rtus und schaffen ihnen Leben.

Die Redaktoren des Crautarituals fanden einen grossen Vorrat an Opfern und Ceremonien aller Art vor. Das Ritual

<sup>1)</sup> ÇÇS. VI, 1, 33: udagayanasyādyantayor aindrāgno nirūlhapaçubandhah / sāmvatsaro vā. Cf. dazu die von Schwab gesammelten Vorschriften anderer Sūtren (Tieropfer S. XIII, Anm. 2), die vorwiegend dieselben Zeiten (alle sechs Monat oder alljährlich) angeben.

<sup>2)</sup> IV, 3, 1, 21 ff.

<sup>\*)</sup> sa vai sanne 'chāvāka rtugrahaiç carati / tad yat sanne 'chāvāka rtugrahaiç carati mithunam vā acchāvāka aindrāgno hy acchāvāko dvau hīndrāgnī dvandvam hi mithunam prajananam sa etasmān mithunāt prajananād rtūn samvatsaram prajanayati — IV, 3, 1, 3.

hatte eine lange Entwicklung durchlaufen; die Feste des Jahreslaufes wurden in verschiedenen Familien, Geschlechtern, Ländern mit verschiedenen Bräuchen begangen und manche Götter traten dort, manche hier mehr in den Vordergrund. Die, welche daran gingen diese Stoffe zu kodifiziren, hatten auf die besonderen Gebräuche der ihnen wichtigsten oder nahestehenden Familien Rücksicht zu nehmen, sie legten dem Jyotistoma manche Bräuche der Viçvāmitras zu Grunde und überliessen die Rolle des Brahman den Vasisthas: sie wiesen gewissen Eigentümlichkeiten der Kanvas einen Platz beim Atiratra an 1) und wählten, um Indra feierlich zu laden, die Subrahmanyāformel der Kauçikas und Gautamas; sie luden die Rtus früh, die Rbhus abends zum Somatrunk, sie berücksichtigten Indra hauptsächlich mittags und stellten andere Götter des Morgens in der Vordergrund. Püsan mit seinen Karambhas brachten sie bei den Savanīya-purodāças unter, Indras Rosse bei dem Hariyojana. Sie nannten das Fest der Sitte einzelner Familien entsprechend, die Agni anstatt Indra luden, Agnistoma, widmeten es aber hauptsächlich Indra. Man schuf so aus den vielen Bräuchen ein Kompromiss. ein Kunstprodukt, dessen Auflösung in seine Bestandteile eine wichtige Aufgabe für die Zukunft ist, in gewissem Sinne zugleich ein Kunstwerk: sie verfuhren nicht willkürlich, sondern zogen neben den Sitten einzelner Familien auch den Charakter der Gottheiten möglichst in Betracht. Werk enthält kaum alles. Was ausserhalb ihres Kreises und ihrer Sitten stand und minder geachteten Familien angehörte, wird wie bei der Hymnensammlung ausgeschlossen gewesen sein. Agni-Soma wies man hierbei unter anderem das Vollmondsopfer zu, Indrägni empfingen - neben vielen Einzelopfern - das Neumondsopfer, sicher nicht ohne innere, für uns freilich nicht mehr fest zu umgrenzende Beziehung

<sup>1)</sup> Siehe Bergaigne, Recherches sur l'histoire etc. Journal As. huit. série tome XIII, Paris 1889. Rituallitt. 16.

dazu; es folgt nicht, dass dieses Fest nun auch die ganze Bedeutung Indrägnis zum Ausdruck brachte; ihre Berücksichtigung dabei bedeutet nur einen festen Punkt in dem unsicheren Gelände, und darum müssen wir ihn zu halten suchen<sup>1</sup>).

Im RV. ist beiden Göttern eine im Verhältnis zu Agni-Soma grosse Anzahl von Liedern gewidmet<sup>8</sup>). Unter diesen Liedern, die Indra-Agni stets zusammen fassen und keinen von ihnen besonders individualisiren, scheint zunächst VI, 59 besonders wichtig, weil sein erster Vers eine Situation voraussetzt, wie sie die oben erwähnte Çānkhāyanavorschrift erfordert:

VI, 59, 1: prá nú vocā sutéşu vām vīryà yani cakráthuh | hatáso vām pitáro deváçatrava indrāgnī jivatho yuvám ||

Es ist das Ende des Pitryāna und der Anfang des Udagayana, worauf dieser Vers, wie ich schon II, 142 bemerkte, hinweist. Auch andere Verse desselben Bharadvājaliedes sind von Bedeutung, so v. 2, wo beide als Söhne eines Vaters und einer allgegenwärtigen (?) Mutter, als Brüder und Zwillinge bezeichnet werden <sup>3</sup>). Ebenso v. 5, der, wenn ich seinen Inhalt recht verstehe, noch bedeutsamer ist, weil er den aus dem Ritual uns entgegentretenden Gedanken an den Neumond klar zur Anschauung bringt <sup>4</sup>): ,IA., welcher Sterbliche wird, o Götter, das an Euch verstehen: die widerspenstigen

¹) Unsere Behandlung der Dualgottheiten entbehrt, wie ich schon III, S. 6 ausführte, noch zu sehr der Schärfe. Es wird nötig sein an jeden dieser Duale die Frage zu richten, ob er wie "Agni-Soma", "brahmaksatre" u. a. die Zusammenfassung zweier Gegensätze oder einander ergänzender Dinge bedeutet oder auf priesterlicher Kombination beruht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 21. 108. 109; III, 12; V, 86; VI, 59. 60; VII, 93. 94; VIII, 38. 40; dazu eine Reihe einzelner Verse wie III, 25, 4.

<sup>\*)</sup> samānó vām janitā bhrātarā yuvām yamāv īhēhamātarā // (Cf. hierzu I, 144, 4: yām dvā sāvayasā saparyātah samānē yōnā mithunā sāmokasā /). Sāy. īha ceha ca sarvatra mātā yayoh —

indrāgnī kó asyá vām dévau mártaç ciketati / visūco áçvān yuyujāná īyata ékah samāná å ráthe //

Pferde hat einer angespannt und fährt allein auf gemeinsamem Wagen<sup>(1)</sup>. Aus den anderen Liedern ist wenig zu gewinnen; IA. werden wie in den Brāhmaṇas als kosmogonische Kräfte dargestellt. Sie werden verehrt bei Brahman und Rājan, bei Yadus, Turvaças, Druhyus, Anus, Pūrus I, 108, 7.8; erhalten "gewürzten" Soma (I, 108, 4); Ukthas (III, 12, 5; VI, 59, 10); Nīthas III, 12, 5; Stomas (I, 109, 2; VI, 59, 10)<sup>2</sup>). Von Wichtigkeit scheint mir noch (wenn Angaben des VIII. Buches Rücksicht verdienen) der Vers VIII, 40, 8:

yá nú çvetáv avó divá uccárāta úpa dyúbhih / indrāgnyór ánu vratám úhānā yanti síndhavo yán sīm bandhád amuñcatām — //8),

weil er beide als ,lichte' Götter charakterisirt, die ,aufgehen werden', die die Wasser von ihrer Fessel befreiten. Die kosmogonische Wirksamkeit, die in diesem Verse hervortritt und nicht übertragen zu sein braucht, äusserte sich, wie wir sahen, auch in der oben angeführten Ansicht des Çat. Br. über die Beziehungen zwischen dem Aindrägnagraha und den Rtus: sie führt zu der Vermutung, dass IA., ehe ihnen durch die rituellen Redaktoren ein bestimmter Platz zugewiesen wurde, als Mächte von grösserer Wirksamkeit galten, und ebenfalls dafür spricht ihre Stellung am Anfang und Ende des Uttaräyana.

<sup>1)</sup> Sāy.: ywayor eka indrah süryätmanā vartamāno — Ludwig V, 295: ,Sūrya geht auf dem Indra und Agni gemeinsamen Wagen'. Das Wunderbare für den Dichter ist, dass sie nur ,einer' sind, dass man nicht beide sieht sondern nur einen, zu dem sie sich vereinigt haben. Cf. IX, 75, 1 (vol. I, 466): å súryasya brható brhánn áðhi rátham vísvañcam aruhað vicakşanáh /

<sup>\*)</sup> VII, 94, 1: pūrvyástuti. 2. hávah, gírah, dhíyah; VII, 96, 6: gírah, práyas. VIII, 38, 6: gāyatrávartani-sustutí.

<sup>\*)</sup> In diesem Liede sind, wie ich S. 64 sagte, v. 10. 11 Variationen über dasselbe Thema; v. 10: ójasa für óhata, çúşnasyandáni für andá çúşnasya, jéşat für ájaih, rgmíyam für rtvíyam. Irrig Geldner, VSt. III, 63.

# Die Maruts oder Rudras.

In dem Namen rudrah sind zwei Bedeutungen vereinigt: er bezeichnet nicht durchweg die zu Rudras Abkömmlingen gemachten Sturmwinde, sondern auch die im Gefolge des schrecklichen Gottes kommenden, überall sich zeigenden Geister und Dämonen, die ein Teil seines Wesens sind, die seine Wirkungen, Ungemach und Krankheiten bedeuten 1) und als eine Schar von Einzelrudras angesehen werden können. In einer Ceremonie des Grhyarituals treten sie deutlich hervor. Bei Gelegenheit des Çülagava wird rudrāya senābhyah, Rudra und seinen Scharen', auf Palāçablättern das Blut in allen vier Himmelsrichtungen dargebracht<sup>2</sup>). CCS. IV. 19, 8 sind die Scharen als aghosinyah pratighosinyah samphosinyo vicinvatyah çvasanāh kravyādah bezeichnet, ähnlich Acv. GS. IV, 8, 283) und das folgende Sütra bemerkt dazu: sarvāņi ha vā asya nāmadheyāni sarvāh senāh sarvāny ucchrauanāni. Dass wir bei Rudras nicht immer nur an die Winde denken dürfen, ergibt auch ein Blick auf die Anrufungen im Rudrādhyāya, die sich an die Rudras wenden, die tausend-

<sup>1)</sup> MS. I, 8, 4 (120, 11): osadhīr vā imā rudrā visenānjan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pār. GS. III, 8, 11.

s) Āçv. redet sie als "Schlangen" an und lässt die Spenden den Schlangen darbringen: conitam ninayec chväsinir ghosinir vicinvatih samaçnuvih sarpā yad vo 'tra tad dharadhvam iti. (27).

fach auf der Erde sind. TS. IV, 5, 11 b) asmin mahaty arnave 'ntarikṣe bhavā adhi; c) nīlagrīvāh çitikaṇṭhāḥ çarvā adhaḥ kṣamācarāḥ; e) ye vṛkṣeṣu — g) ye anneṣu vividhyanti pātreṣu pibato janān; h) ye pathām pathirakṣayaḥ¹); i) ye tīrthāni pracaranti sṛkāvanto niṣaṅgiṇaḥ — l) namo rudrebhyaḥ ye pṛthivyām ye 'ntarikṣe ye divi yeṣām annam vāto varṣam iṣavaḥ²). In andrer Weise spricht TĀr. von den unsichtbaren zahllosen Gestalten I, 12, 1³: ya eko rudra ucyate asaṃkhyātā sahasrāṇi smaryate na ca dṛçyate. Man wird so verstehen, warum in verschiedenen Fällen Marutas und Rudras von einander getrennt erscheinen³). Wenn auch hin und wieder scholastische Spezialisirung rein äusserlich beide Namen zu differenziren gesucht haben mag, so ist doch auch eine tiefere Ursache zur Unterscheidung vorhanden gewesen.

Häufiger wird der Name "Rudras" den Maruts beigelegt. Während die erwähnten "Scharen" nur soviel Teile oder Vielheiten seines Wesens sind, kommt den Maruts der Name aus einem andern Grunde zu. Wie die Kanvas nach ihrem Ahnherrn Kanva, die Atris nach dem Rsi heissen<sup>4</sup>), so sind die Maruts zu Rudras geworden, weil sie Rudras Söhne

<sup>1)</sup> HGS. I, 16, 7 ff. opfert dem Rudra pathisad, paçusad, vatesu, sarpasad, antariksasad.

<sup>3)</sup> Cf. VS. XVI, 6: ye cainam rudrā abhito dikşu çritāh sahasraço 'vaişām heda īmahe // TS. I, 4, 11 ist der Name auf die Viçve devāsaḥ übertragen:

trinçat trayaç ca ganino rujantah divam rudrāh prthivīm ca sacante | ekadaçāso apsusadah sutam somam jusantām — |/

<sup>\*)</sup> RV. VIII, 13, 28: abhí svarantu yé táva rudrásah saksata çriyam / utó marútvatīr víço abhí práyah //

TĀr. I, 3, 3: çuklavāsā rudragano grīsmenāvartate saha nidahan pṛthi-vīm sarvām im Gegensatz zu den I, 4, 2 erwähnten Maruts, die dem Herbst zugewiesen werden. Pār. III, 3, 6: viçve ādityā vasavaç ca devā rudrā goptāro marutaç ca santu / TS. II, 1, 11, 3 (AV. VI, 74, 3): yathādityā vasubhih sambabhūvur marudbhī rudrāh samajānatābhi.

<sup>4)</sup> Delbrück, Grundriss III, 169.

sind 1). Der Plural ist aber keineswegs allen Büchern des RV. bekannt. Wir finden in VI zwar rudrásya putráh, aber noch nicht rudrásah 2); ebenso kennt Buch IV den Plural von Rudra nicht; es folgt daraus, dass diese Bezeichnung erst allmählich Aufnahme gefunden hat.

Ausser den Versen, die Rudra direkt als Vater der Maruts bezeichnen, dürfen vermutungsweise einige andere hierhergezogen werden, in denen in Umschreibungen auf Rudra angespielt wird; bald ist es ein "Starker", der ihnen vorangeht, bald ein "Roter", der ihren Wagen zieht").

Wenn ich Recht habe, Rudra, ohne den Versuch einer bestimmten Identificirung zur Zeit für angezeigt zu halten, allgemein für den Gott der Schrecknisse des indischen Klimas vom Beginn der heissen Zeit bis zum Herbst zu erklären (VMyth. II, 207), so ist mit Rudra als Vater die Entstehungsund Herrschaftszeit der Maruts gegeben: es ist die Zeit des SW-Monsun, der mit stürmischer Gewalt, unter Blitz und Donner hereinbricht. Die Maruts werden stets als Regen-

<sup>1)</sup> I, 64, 2: té jajñire diváh — uksáno rudrásya máryā ásurāh; 12: rudrásya sünúm — márutam ganám / 85, 1; 114, 6. 9. 11; V, 60, 5: yúvā pitá svápa rudrá esām; 52, 16; VI, 50, 4; 66, 3: rudrásya yé mīlhúsah sánti putráh; 11: márutam rudrásya sünúm; VII, 58, 5.

<sup>\*)</sup> Nur VI, 62, 8: Ādityas, Vasus, Rudriyas (nicht Rudras).

I, 39, 6: úpo ráthesu pfsatīr ayugdhvam prástir vahati róhitah /
 VIII, 7, 28: yád esām pfsatī ráthe prástir váhati róhitah /

<sup>20, 9:</sup> cárdhāya mārutāya — vṛsaprayāvne. Cf. II, 33, 6: vṛsabhó marútvān; 15: bábhru vṛsabhá — Rudra. Es ist an den divó varāhá aruṣá kapardín I, 114, 5 zu erinnern, der in v. 6 pitf marutām genannt wird. Wenn man einen Stier gestiftet hat und den alten opfert, werden die Verse TS. III, 3, 9 verwendet: b) namo mahimna uta cakṣuṣe te marutām pitas tad aham gṛṇāmi — e) tvām gāvo 'vṛṇāta rājyāya tvām havanta marutah svarkāh //

Unklar bleibt, ob auch I, 6, 1: yuñjánti bradhnám arusám; V, 56, 7: utá syá vājy àrusás tuvisvánir ihá sma dhāyi darçatáh hierher oder zu S. 304 gehören.

# bringer gefeiert 1); sie spannen die Winde als Rosse an und

```
1) Z.B.I.38,9: díva cit támah krnvanti parjányenodavahéna /
               yát prthivim vyundánti /
         64, 5: duhánti ádhar divyáni — /
      V, 55, 5: yūyám vrstím varsayathā purīsinah /
         59, 7: prá párvatasya nabhanúnr acucyavuh //
         85, 4: sám abhréna vasata párvatāsah
                tavistyántah crathayanta viráh //
  TS. II, 4, 10: agnér va itó výstim úd Trayati, marutáh systám nayanti;
      III, 5, 5: marúto varsayantu etc.
  Ihre Tätigkeit wird in bestimmten Bildern umschrieben:
  1. ádri, párvata etc.:
       I, 85, 5: váje ádrim maruto ranháyantah /
           10: ūrdhvám nunudre 'vatám —
                dadrhanám cid bibhidur ví párvatam /
      V, 52, 9: pavyá ráthānām ádrim bhindanty ójasā //
         56, 4: áçmanam cit svaryam párvatam girim
               prá cyāvayanti yāmabhih /
  2. píppala:
     V, 54, 12: rúcat pippalam maruto vi dhūnutha /
  3. avatá:
      I, 85, 10: ūrdhvám nunudre 'vatám; 11.
  4. útsa: I, 64, 6; 85, 11;
   VIII, 7, 16: útsam duhánto áksitam (AV. IV, 27, 2: vyácanti)
     V, 52, 12: útsam á kīrino nrtuh; 54, 8: pinvanty útsam;
                AV. IV, 15, 9 plur. (ausnahmsweise; = Wolke).
  5. kóça:
      V, 53, 6: diváh kócam ácucyavuh /
               ví párjanyam srjanti ródasī
               ánu dhánvana yanti vrstáyah // 59, 8.
  6. üdhar:
       I, 64, 5: duhánti údhar divyáni / (8. o.!)
     II, 34, 10: přenya yád údhar ápy apáyo duhúh 🕽
 [7. véh çīrşán:
      I, 164, 7: (veh) çīrşnáh ksīrám duhrate gávo asya
               vavrím vásana udakám padápuh /]
  8. vājin, vṛṣan etc.:
      I, 64, 6: átyam ná mihé ví nayanti vājinam —
         85, 5: utárusásya vi syanti dhárāh — (Cf. V, 56, 7: utá syá
               vājy arusas tuvisvanir iha sma dhāyi darçatah /)
AV. IV, 15, 11: prá pydyatám výsno ácvasya rétah;
```

bringen den Regen vom Meere 1). Die Erde ist gleichsam ihre Gattin, in die sie ihren Samen legen; der Regen ihr Schweiss 2); sie kleiden sich in Wolken (V, 63, 6) und treiben die Quellen des Berges hervor (V, 59, 7: prå pårvatasya nabhanånr acucyavuh). Darum stehen sie Parjanya, dem

[1: maharsabhásya nádato nábhasvato väcrá ápah prthivím tarpayantu.]

RV. I, 160, 3: dhenúm ca přením vrsabhám surétasam vieváha cukrám páyo asya duksata //

Damit ist das schwarze Ross zu vergleichen, das bei der Kārīrīsţi auf dem Opferplatz mit dem Gesicht nach Westen aufgestellt ist. (Rituallitt. S. 120 und u. a. TS. II, 4, 9.) Vgl. ferner RV. I, 79, 2:

å te suparnå aminantan évaih kr snó non å va vrsabhó yáðidám / —

Wer im einzelnen Falle gemeint ist, wage ich nicht zu entscheiden; mir scheint, dass man sehr verschiedene Dinge als Behälter oder Quell des Regens dachte; teils (aber nicht immer) die Wolke (údhar divydni), teils Agni (Sonne), teils den Berg (párvata), teils Parjanya; über den fast immer nur im Sg. erscheinenden útsa, kóça und píppala habe ich mich VMyth. I, 322 ff. ausgesprochen und keinen Grund gefunden, meine Ansicht zu ändern. Nachtragen möchte ich einen Verweis auf AV. XVIII, 4, 35. 36; der dort genannte sahásradhāra útsa áksita, den die Manen verehren, gestattet, da es sich um Nektar handelt, nur eine Erklärung.

1) RV. I, 167, 2: ádha yád esam niyútak paramák samudrásya cid dhanáyanta paré //

> V, 55, 5: úd īrayathā marutah samudrató yūyám vrstím varsayathā purīsinah /

AV. IV, 15, 5: úd īrayata marutah samudratás tvesó arkó nábha útpātayātha /

> 27, 4: apáh samudrád dívam údvahanti divás prthivím abhí yé srjánti /

2) RV. V, 58, 7: vátān hy áçvān dhury àyuyujré varsám svédam cakrire rudríyāsah

Gelegentlich 'schaffen' sie die Winde und Blitze (I, 64, 5), oder sie führen den Beinamen vátatvis. Vereinzelt hat ein Dichter ihnen den Himmel, Väta den Luftraum zugewiesen: I, 161, 14: divå yänti marúto bhúmyägnir ayám váto antáriksena; demgegenüber steht I, 187, 4: diví váta iva çritáh. Ihr Charakter als Regengötter bringt sie in Beziehung zu einzelnen Strömen cf. II, 30, 8; III, 54, 13; X, 75, 5.

20

Regengott des Veda nahe und werden öfter in unmittelbarem Zusammenhange<sup>1</sup>) mit ihm genannt.

Der Veda ist nicht so konsequent, überall dieselbe Vaterschaft vorauszusetzen. An einer anderen Stelle sind die Maruts Söhne Vāyus²); II, 36, 2 finden wir sie Söhne des Bharata genannt; dann wieder heisst es, dass sie aus dem "Lachen des Blitzes' geboren sind³), dass niemand ihre Geburt kenne (VII, 56, 2) oder sie nirrter avançát⁴) zum Himmel gelangen (VII, 58, 1). Auch in Bezug auf die "Mutter' der Maruts schwankt der RV. Einmal nennt er sie sindhumātr, einmal gómātr, in der Regel zieht er die Bezeichnung pṛṇimātr vor⁵).

## a) přçni.

Beide Worte, gó und prçni, sind wohl mit Recht als identisch angesehen worden, aber ihre Erklärung durch bunte Wolke' "mottled stormcloud', die nach Macdonell von Roth, Nirukta 145 ausgeht, ist weder in tatsächlichen Verhältnissen noch in vedischen Anschauungen begründet. Der Wind treibt auch nach indischer Vorstellung die Wolken<sup>6</sup>), und darum glaube ich, dass Roths Erklärung von

 $<sup>^{1})</sup>$  RV. I, 38, 9; V, 53, 6 (oben S. 304  $^{1}).$  AV. IV, 11, 4; 15, 4. 6; VIII, 7, 21.

<sup>\*)</sup> I, 134, 4: ájanayo marúto vaksánābhyo divá á vaksánābhyab // Cf. IX, 25, 1: marúdbhyo vāyáve mádab.

VIII, 7, 3, 4, 17 sind Maruts und Vāyus getrennt und diese als Begleiter jener angesehen; z. B.

v. 17: úd u svānébhir īrata úd ráthair úd u väyúbhih / —

<sup>3)</sup> I, 23, 12: haskārād vidyútas páry áto jātā avantu nah / marúto mrlayantu nah //

<sup>4) ,</sup>Aus dem Abgrunde der Nirrti'. Anders Sāyaṇa.

<sup>5)</sup> Cf. die sabardúghā dhenú VI, 48, 11 ff.

<sup>°)</sup> RV. I, 116, 1: stómáň iyarmy abhríyeva vátah; X, 68, 5: abhrám iva váta á cakra á gáh // AV. IV, 15, 1: abhráni vátajūtáni — 7: marúdbhih prácyutā meghá varsantu — / VIII, 6, 19: — váto abhrám ivājatu / X, 1, 13: yáthā vátaç cyāváyati bhámyā renúm antáriksāc cābhrám. Bei den Regenceremonien haben wir in den Befehlen die Reihenfolge puro-

einem falschen Grundgedanken ausgeht und die Erklärung von Prçni anderwärts zu suchen ist¹). prçni ist zuweilen Bezeichnung der Erde²). Aber solche Stellen stehen vereinzelt und die Maruts sind (abgesehen von einem Falle, wo neben Luftraum und Himmel die Erde als ihre Geburtsstätte steht³), sonst nicht erdgeboren genannt; auch eine Prüfung aller Verse, die von prçni im RV. handeln, ergibt keinen Gewinn⁴). Ich möchte darum auf einen Gedanken zurückkommen, den ich VMyth. I, 469 ff. ausgesprochen habe, dass Prçni Uşas-Sūryā gegenüber zu stellen sei und diese den Anfang der lichten, jene den Beginn der Regenzeit bedeute. Prçni ist identisch mit Vaçā, der Gemahlin Parjanyas (AV. X, 10, 6). 'Ihr Euter ist Parjanya, ihre Brüste die Blitze' (v. 7⁵). Ein weiteres Synonymum ist idā, in deren Bezeichnung yūthásya mātā RV. V, 41, 19⁶) man die Mutter der

vāta, vidyut, abhra, stanayitnu, varsa. Kāt. IV, 5, 17 ff. Vgl. dazu Çat. Br. I, 5, 2, 18 (p. 48 l. Z.): om çrāvayeti vai devâh purovātam sasrjire stu çrausad ity abhrāni samaplāvayan etc.; TS. I, 6, 11, 3; IV, 4, 6 d. Von Abweichungen kenne ich nur RV. IV, 17, 12: vâtó ná jūtá standyadbhir abhrach //

<sup>1)</sup> Wo die Wolken die Bezeichnung dhenú tragen und in Beziehung zu den Maruts stehen, sind sie nicht deren Mutter. II, 34, 5: indhanvabhir dhenúbhī rapçádūdhabhir — ā gantana. V, 52, 3: áti skandanti çárvarīh (M. Müller, SBE. XXXII, 73). 55, 5: ná vo dasrā úpa dasyanti dhenávah —

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) RV. VI, 6, 4. Cf. TBr. I, 4, 1, 4. 5: devā vai prçnim aduhan / tasyā ete stanā āsan / iyam vai prçnih / tām ādityā ādityasthālyā catuspadah paçūn aduhan etc.

<sup>8)</sup> RV. V, 52, 7. Macdonell p. 78.

<sup>4)</sup> Das von der Geburt der Maruts handelnde Lied VI, 66, das v. Bradke (Festgruss für Roth S. 116) zu erklären versucht hat, ist zu dunkel, um verwendet zu werden.

b) Man vergleiche auch RV. VIII, 94, 1 (von Proni):

<sup>1.</sup> gaur dhayati marutām çravasyur mātā maghonām / —

<sup>2.</sup> yásyā devá upásthe vratá víçve dhāráyante / — mit AV. X, 10, 5: yé devás tásyām (váçāyām) prānánti te —

smán nadibhir urváçī vä grnātu /

Maruts wieder erkennen wird. Wie die Maruts Söhne der Pṛṇi, heisst Vāyu 'das Kalb der Iḍā'¹). Es ist dabei der Beachtung wert, dass den Maruts eine pṛṇi, 'ein geschecktes Tier' oder Milch einer solchen Kuh²) geopfert oder bei den Marutopfern eine Pṛṇi als Dakṣiṇā gegeben wird. Mit dieser ihnen regelmässig geweihten pṛṇi stehen sie den Söhnen der Aditi, des Lichtes, gegenüber, denen hellfarbige Tiere gebühren³). Auch der hierin sich aussprechende Gegensatz dürfte auf die Unterscheidung der lichten und der dunklen Jahreshälfte hinweisen und Pṛṇi als Ausdruck für die dunkle Zeit (varṣāḥ) bezeugen, deren Eintritt das Nahen der Maruts bedeutet⁴).

<sup>1)</sup> TS. I, 7, 1, 2: ete vā idāyai stanāh / idopahūteti vāyur vatso [idāyai] / 2, 2: vrstir vā idā; cf. das idāhvāna (NVollmondopfer p. 125): vāyav idā te māteti hotdram īksamāno vāyum manasā dhyāyet (Āp. IV, 10). idā ist natūrlich nicht von id zu trennen. In der Reihenfolge samidh (= vasanta), tanūnapāt (= grīşma), idah (= varsāh) u. s. w. haben wir Namen für die Jahreszeiten. Çat. Br. I, 5, 4, 1 ff.; TS. II, 6, 1, 1; Kaus. Br. III, 4. Auch die énī (RV. X, 12, 3; AV. XVIII, 1, 32) wird als ein Synonym zu betrachten sein.

Meine Erklärung ist nur ein Versuch. Sie befriedigt nicht vollständig, weil einige Besonderheiten in II, 34, 2 (visäjani picnyäh cukräädhani) und VI, 66, 1 (sakic chukräm duduhe picnir üdhah) unverständlich bleiben.

²) TS. I, 8, 9, 1 (= TBr. I, 7, 3, 4): mārutam saptakapālam grāmanyo grhe, prçnir daksinā, 8, 19: mārutīm prçnim pasthauhīm; II, 1, 3, 2; 2, 11, 4: prçniyai dugdhe praiyamgavam carum — marudbhyo grāmakāmah, prçniyai vai payaso maruto jātāh; V, 6, 12. Andrerseits opfert Agastya TBr. II, 7, 11 ihnen Stiere, die aber Indra an sich nimmt. Grössere Tieropfer (Rinder) für sie sind Rituallitteratur S. 148, 149 verzeichnet.

Es mag erwähnt werden, dass am Beginn der Regenzeit die Kühe am milchreichsten sind (Āp. VIII, 22, 3: yasminn eva pravrdadau prabhūtaksīrā gāvah sampudyante).

<sup>\*)</sup> Oben vol. III S. 108 \*. Rām. I, 47, 1 ff., auch Viṣṇu-Pur. I, 21 (a. E.), werden die 7 Märuts zu Nachkommen der Diti gemacht. Sie stehen somit dort auf derselben Stufe wie die so oft mit den Ädityas contrastirten Angiras.

<sup>\*)</sup> Von Prçni zu unterscheiden ist rodasī, die zu den Maruts nach Bergaignes richtiger Bemerkung (II, 390) ebenso gehört wie Süryā

### b) ,Die Schar' der Maruts.

In der ganzen rituellen Litteratur werden die Maruts als Clan angesehen, als devānām viçah 1) und als Typus der Vaicyas betrachtet, deren wankelmütiges Verhältnis zu ihrem König sein Vorbild in den Beziehungen der Maruts zu Indra hat. Wenn ein Fürst seine Untertanen gewinnen oder in Treue halten, sich sein Reich sichern oder zurückerobern will, schreibt das Ritual Spenden vor, die in irgend einer Form der Maruts und Indras gedenken, an dessen Stelle auch Agni tritt. TS. II, 2, 11, 1 z. B. heisst es aindram ekādaçakapālam nir vapen, mārutam saptukapālam grāmakāmah | — āhavanīya aindram adhi çrayati gārhapatye mārutam / saptaganā vai marutah — oder ganz ähnlich mit Bezug auf Vaiçvānara II, 2, 5, 6: vaicvānaram dvādaçakapālam nir vapen mārutam saptakapālam grāmakāmah — māruto bhavati maruto vai devānām viço devaviçenaivāsmai manuşyaviçam ava runddhe, saptakapālo bhavati saptaganā vai marutaļ — 8). Die rituelle Litteratur setzt damit eine Auffassung fort, die schon verschiedentlich im RV. zum Ausdruck kommt: V, 56, 1 heisst es:

viço adyá marítām áva hvaye diváç cid rocanád ádhi //8) und grade in diesem Buch, werden wir später sehen, nehmen die Maruts eine ganz besondere Stellung ein. Vorläufig mag

zu den Açvins, Sarasvatī zu den Manen; aber ihre Bedeutung ist nicht klar.

<sup>1)</sup> Ait. Br. I, 9, 5 u. s.; TBr. I, 7, 10, 6 erhalten sie einen ekavinçati-kapala; ein Vaiçya wird ihnen TBr. III, 4, 1 dargebracht. Beim Rājasūya wird den Maruts grāmanyo grhe geopfert und eine prçni ist die Dakṣinā. TS. I, 8, 9; TBr. I, 7, 3, 4 (oben S. 308<sup>2</sup>).

<sup>3)</sup> Cf. noch TS. VI, 1, 5, 3; 6, 5, 3: aindram ālabhya mārutam ālabhate vid vai maruto viçam evāsmā anu badhnāti; wenn er bei der Königsweihe Wasser schöpft yāh pratīpam gacchanti hrādunīnām vā — 80 sagt er marutām ojah TS. I, 8, 11.

<sup>\*)</sup> VIII, 12, 29: yadá te márutir víçah túbhyam indra niyemiré 13, 28: marútvatir víçah —

der Vers V, 52, 11 citirt werden, in dem der Dichter bei dem Anblick ihrer wunderbar anzuschauenden Gestalten an die Pārāvatas denkt1); sie werden in demselben Buch V, 54, 8 mit niyútvanto grāmajíto nárah verglichen und innerhalb wie ausserhalb des V. Mandalas wie der Heerbann eines kampfgewohnten Stammes geschildert, der mit Lanzen und andern Waffen in kriegerischer Zier und Rüstung daherfährt 2). párāvata wird vom PW. als Leute aus der Fremde' erklärt und ebenso von Sāvana<sup>8</sup>). Ich wüsste nicht, warum sie als Fremde besonders glänzende Gestalten haben sollten und denke mit Ludwig4) an das Volk der Pārāvatas, die in Buch VI als kriegerische Feinde genannt sind und nun dem weiter im Osten lebenden Verfasser zum Vergleich mit den ebenfalls aus dem Westen<sup>5</sup>) heranziehenden Maruts dienen. Wir finden sie noch einmal TMBr. IX, 4, 11 (PW.) erwähnt, wo in ihrem Opferwettstreit mit Turacravas Indra auf dessen Seite tritt und ihm deren Opfergaben von der Yamunā zuträgt 6).

1)

ádhā náro ny òhaté 'dhā niyúta ohate | ádhā párāvatā íti citrá rūpāņi dárçyā ||

<sup>2)</sup> Z. B. RV. I, 64, 4: citraír anjibhir vápuse vy ànjate váksassu rukmán ádhi yetire çubhé / ánsesv esam ní mimyksur ystáyah sakám jajnire svadháya divó nárah //

<sup>11; 88, 1</sup> ff.; 166, 4. 9. 10; 172, 2; V, 54, 11 (áñsesu va rstáyah patsú khadáyah etc.); 57, 6; VII, 56, 11. 13 u. s. w. Die M. sind der Ausdruck der Kraft und geben der Viç Stärke (VII, 56, 4 ff.).

<sup>\*)</sup> parāvad dūradeçah / tatsambandhinaç cāntarikṣādidūradeçe grahatārāmeghādidhārakāh santa ohata ity arthah /

<sup>4)</sup> Nr. 686: ,als ob es P. wären'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Über Rasā, Kubhā, Krumu, Sarayu etc. hinweg V, 53, 9.

<sup>6)</sup> Die Pärävatas werden hier also schon weit nach Osten verlegt. In dem Liede V, 52, 9 heisst es, dass die Maruts sich an der Paruşņī in wollene Gewänder kleiden: utá sma té páruṣnyām árnā vasata çundhyávah / Als Strom schon von mir ,Var. u. Mitra' p. 92 gefasst, auf der Erde mit Recht von Pischel, VStud. II, 208 gesucht. Der Wohnsitz des Dichters von V, 52 (und wohl der Atris überhaupt) befindet sich an

#### c) Maruts und Açvattha.

In mehreren der Brähmanatexte, die Indras Verhältnis zu den Maruts schildern, wird von deren Aufenthalt auf einem Açvatthabaum gesprochen und die Verwendung von Gefässen u. s. w. aus dessen Holz vorgeschrieben. Z. B. sagt Çat. Br. IV, 3, 3, 6: tad yan marutvatīyān gṛḥṇāty etad vā indrasya niṣkevalyaṃ savanaṃ yan mādhyandinaṃ savanam tena vṛṭram ajighānsat | tena vyajigīṣata | maruto vā ity açvatthe 'pakramya tasthuḥ | kṣatraṃ vā indro viço marutaḥ | viçā vai kṣatriyo balavān bhavati | tasmād açvatthe ṛtupātre syātāṃ kārṣmaryamaye tv eva bhavataḥ | ¹).

Mir scheint diese öfter bezeugte Verbindung von den Maruts mit dem Pippalabaum auf einer alten Sage und nicht auf einer irrtümlichen Deutung von I, 135, 8°) zu beruhen. Denn bei anderer Gelegenheit dienen Blätter der ficus reli-

der Yamunā (v. 17). Dichter des VIII. Buches nehmen bei ihrer Schilderung besonders auf das Gebirge Bezug (VIII, 7, 1. 2. 4. 23; cf. auch AV. V, 24, 6).

Von Namen tritt in Beziehung zu den Maruts nur Dyutāna Māruta auf, VS. V, 27b; ÇBr. III, 6, 1, 16; TMBr. XVII, 1, 7 und Marutta, Ait. Br. VIII, 21, 14: marutah parivestāro maruttasyāvasan grhe /

¹) Beim Vājapeya, wo man den Sieger mit Salzdüten bewirft, stellt man diese aus Açvatthablättern her. Çat. Br. V, 2, 1, 17: āçvattheşu palāçesūpanaddhā bhavanti / sa yad evādo 'çvatthe tişṭhata indro maruta upāmantrayata tasmād āçvattheşu palāçesūpanaddhā bhavanti viço 'nūdasyanti / viço vai maruto 'nnam viças tasmād viço 'nūdasyanti. [Auch anderwärts dient Salz dazu, Glück und Fruchtbarkeit zu symbolisiren; z. B. wird der Yūpa mit Salzdüten beworfen, um dem Opferer Vieh zu bringen]; V, 3, 5, 14: āçvattham bhavati tena vaiçyo 'bhisiācati sa yad evādo 'çvatthe tiṣṭhata indro maruta upāmantrayata tasmād āçvatthena vaiçyo 'bhisiācati (ein Brahmane nimmt Palāça-, ein Rājanya Nyagrodhaholz etc.); TS. III, 5, 7, 2: brahma vai parno vin maruto — māruto 'çvattho — rāṣṭram vai parno vid açvatthah; II, 3, 1, 15; TBr. I, 7, 8, 7: āçvatthena vaiçyah.

<sup>\*)</sup> Eggeling, SBE. XXVI, 334 \*. Ich halte es nicht für ausgeschlossen, dass in diesem Liede v. 8, 9 die Maruts als jäyú uksán angeredet sind und demnach auch im RV. diese Sage bekannt ist.

giosa zur Unterlage bei Spenden an die Maruts 1) und beweisen, dass die indische Vorstellung beide in engem Zusammenhange denkt. Der Grund ergibt sich aus einer Bemerkung des Kommentars zu TBr., wonach ein Açvattha das Wahrzeichen eines Dorfes ist 2); die Maruts sind Vaiçyas, repräsentiren die viç. Die ständig bewegten Zweige dieses Baumes mochten in der indischen Auffassung ihn zum Aufenthalt der Windgötter machen 3).

#### d) Die Maruts in einzelnen Familienbüchern.

Unter allen Gefährten, die Indra in dem Vrtrakampf beistehen, sind die Maruts die treuesten Helfer. Ein Teil der vedischen Lieder und die rituelle Litteratur bringt sie so häufig in Zusammenhang, dass man die Verbindung als

<sup>1)</sup> Pār. II, 15.

<sup>\*)</sup> I, 1, 9, 5: açvatthagrāmo 'çvatthacitraka ity ucyate yo 'çvattho grāmādeç cihnībhūtas tadīyāh samidha ādadhyāt (cf. I, 2, 1, 7: citriyād açvatthād sambhrtā brhatyah).

Nicht hierher gehört die Eigenschaft des Açvattha, die beim Feuerkult (VMyth. II, 147. 8) beschrieben ist.

<sup>\*)</sup> Crooke, popular religion \*II, 97: ,Pīpal (ficus religiosa), which is connected with old temples, as it forces its roots into the crumbling masonry, grows to a great age, and, like the poplar, moves its leaves at the slightest breath of wind. the Pippala or Açvattha is said by some to be the abode of Brahma, and is sometimes invested with the sacred thread by the regular Upanayana rite. Others say that in it abide Brahma, Viṣṇu, and Çiva, but specially Viṣṇu in his incarnation as Kṛṣṇa'. (Cf. auch Lassen, IAK. I, 305 ff.)

Wie das Dorf, so hat auch der Himmel seinen Açvattha. AV. V, 4, 3; XIX, 39, 6: açvatthó devasádanas trttyasyām itó divi; Kāthaka-Up. VI, 1: ürdhvamūlo 'vākçākha eşo 'çvatthah sanatanah; Bhagavadgītā XV, 1. Man denkt auch an den belaubten Baum, RV. X, 135, 1 vrksá supalāçá, auf dem Yama mit den Göttern zusammen trinkt und an die süsse Pippalafrucht des Weltenbaumes, RV. I, 164, 21. 22, auf die die ,Vögel' (= Sterne = Manen) zusliegen (siehe VMyth. I, 399). Auch die Maruts stehen zu dem Himmel und seiner Pippalafrucht in Beziehung, V, 54, 12: tám nākam agrbhītaçociṣam rūçat pippalam maruto vi dhūnutha — (VMyth. I, 324).

ein Gemeingut des RV. angesehen hat. Eine genauere Durchforschung des Sachverhaltes in einzelnen Familienbüchern zeigt aber, dass jene Ansicht einer Berichtigung bedarf und die Maruts mit Indra durchaus nicht immer so eng verbunden sind, wie es nach der Praxis der Viçvāmitras und des Rituals den Anschein hat. Das zeigt ein Überblick über die einzelnen Marutstellen in diesen Büchern:

## Mandala II:

- 11, 14: rási ksáyam rási mitrám asmé rási çárdha indra márutam nah /
  - 29, 3: yūyám no mitrāvaruņādite ca svastim indrāmaruto dadhāta ||
  - 31, 3: utá syá na indro viçvácarşanih diváh çárdhena márutena sukrátuh / 1)

34. Lied an die Maruts. Indra nicht erwähnt (v. 11 Vișpu. Also nur wenige Fälle flüchtiger Erwähnung von Indra-Marut in diesem Buch.

Mandala III. Die Viçvāmitras rufen Indra mit den Maruts gemeinsam an (III, 32, 1 ff. Mittagpressung; 35, 9; 47, 2; 52, 7°); sie erwähnen, dass die Maruts Indra beim Kampf gegen Vrtra helfen (32, 4; 47, 2 ff.; 51, 9).

Mandala IV. Der Hilfe der Maruts beim Vrtrakampf wird nicht gedacht. marútvant heisst Indra ein Mal (IV, 21, 3). Wir finden die Namen der Maruts nur bei litaneiartigen Aufzählungen der Götter (1, 3; 2, 4; 3, 8 [26, 4]; 34, 7. 11; 39, 11; 55, 5<sup>8</sup>), so dass man von einem nennenswerten Kult der Maruts in der Familie der Vāmadevas nicht sprechen kann. Der Plural rudrāh kommt nicht vor.

Mandala V. Indra erhält 40, 4 die Mittagspende,



<sup>1)</sup> Ausserdem noch 3, 3; 36, 1. 2; II, 11, 3:

ukthésv in nú çūra yésu cākán stómesv indra rudríyesu ca /

<sup>2)</sup> Cf. auch AV. VI, 47, 2.

<sup>\*)</sup> IV, 34, 11 in einem Liede an die Rbhus: sám indrena mádatha sám marúdbhih / sám rájabhī ratnadhéyāya devāh //

ohne dass die Maruts erwähnt sind. Besonders bemerkenswert ist aber, dass in V die Maruts nicht als Verbündete, sondern als Verehrer Indras erscheinen. Sie besingen ihn, opfern ihm, als wären sie ein brahmanisches Geschlecht, dem Indras Kult obliegt 1), und helfen ihm durch ihren Gesang. Andeutungen derart finden wir verstreut auch sonst, z. B. heissen die M. I, 31, 1 kaváyah; III, 32, 2: brahmakit máruto ganáh und strafen VI, 52, 2 den, der die Vollziehung des brahman tadelt; aber sie treten als Opferer doch nicht in gleichem Umfang wie im V. Buche auf, wo sie direkt den Angiras gleichen 2).

Das Wort marútvant kommt in diesem V. Buch an zwei

```
1) V, 29, 1 cd: árcanti tva marútah pütádaksās
tvám esām fsir indrasi dhtrah //
```

2 sb: ánu yád im marúto mandasānám árcann indram papivánsam sutásya /

3 ab: utá brahmāņo maruto me asya indrah sómasya súsutasya peyāh /

6: árcantindram marútah sadhásthe traistubhena vácasā bādhata dvám /

30, 6: túbhyéd eté marútah suçévāh árcanty arkám sunvánty ándhas / áhim ohānám — saksad indrah //

31, 4: brahmána indram maháyanto arkair ávardhayann áhaye hántavá u //

10: viçve te átra marútah sákhāyah indra bráhmāni távisīm avardhan //

45, 4: ukthébhir hi smā kaváyah suyajādh avivāsanto marúto yájanti //

(marúto = Nom. mit Rücksicht auf 29, 3; 30, 6).

Man vergleiche dazu und in Bezug auf das durch sie bewirkte Ausgiessen des Brunnens etc. (p. 304) die Parallele mit den Gotamas:

BV. I, 88, 4: bráhma krnvánto gótamāso arkair ūrdhvám nunudra utsadhim pibadhyai /

\*) Über die Maruts als Opferer s. Bergaigne II, 384 ff. und besonders X, 122, 5, wo sie als Feuerpriester den Bhrgus gleichstehen. Cf. noch I, 165, 11: ámandan må maruta stómo átra yán me narah çrutyam bráhma cakrá / 72, 3: tisró yád agne çarádas tvám ic chúcim ghrténa çúcayah saparyán / námāni cid dadhire yajātyāni —

Stellen vor, aber eine (V, 87, 1) legt es nicht Indra, sondern Vişnu bei, während an der zweiten V, 42, 6 Indra zwar nicht ausdrücklich genannt ist, jedoch aus dem Vocativ maghavan geschlossen werden könnte, dass Indra gemeint ist und hier in einem sehr farblosen Verse inmitten anderer Anrufungen seine Stelle hat 1). Dazu wolle man sich vergegenwärtigen, dass in allen zehn Marutliedern dieses Buches, die den Charakter dieser Götter sehr bestimmt hervortreten lassen, Indras Name nur einmal mehr beiläufig vorkommt 2) und somit der Schluss gerechtfertigt ist, dass auch die Atris die Verehrung des indra marútvant mit anderen Familien nicht geteilt haben 3).

Wie in diesem Punkt, zeigen noch in einem anderen die Atrilieder eine Eigentümlichkeit. Sie kennen zwar das Wort vytrahan mit seinen Derivaten und erwähnen zweimal vytra appellativisch. Die Vytrasage ersetzen sie aber durch die von Çuşna (s. oben S. 290) und verraten auch in der Beziehung eine besondere Überlieferung, als deren Heimat zur Zeit des Veda wir die Länder östlich vom Indus und zwar wahrscheinlich die Ufer der Yamunā zu betrachten haben 4).

Mandala VI. Auch das Buch der Bharadvājas hebt sich von seiner Umgebung in charakteristischer Weise ab. Zunächst fällt auf, dass abgesehen von dem dunklen und teilweise unverständlichen Liede VI, 66, kein einziger Hymnus den Maruts selbst gewidmet ist und ihrer nur im Allgemeinen, meist mitten unter Anrufungen anderer Götter

<sup>1)</sup> v. 4 ist er allein, v. 5 neben andern Göttern genannt. Ausgeschlossen ist aber nicht, dass auch V, 42, 6 Visnu gemeint ist. Visnu und die Maruts stehen noch II, 34, 11; VIII, 20, 3 zusammen.

<sup>2)</sup> V, 57, 1: rudrāsah indravantah.

<sup>\*)</sup> Gelegentliche Erwähnungen von Indra und den Maruts finden sich noch V, 5, 11: svähéndräya marúdbhyah, sväha devébhyo havíh; 30, 8; 36, 1—5 Indra. 6 Maruts; 41. 42 unter andern Göttern.

<sup>4)</sup> V, 53, 9 resp. 52, 17 (p. 310 °).

gedacht wird 1). Jenes Lied aber erwähnt weder Indra noch Vrtra und in dem ganzen Buch kommt ihre Verbindung mit Indra nur sehr flüchtig und nebenher zum Ausdruck 3). VI, 47, 5 erzählt, dass Indra marutvant den Himmel festigte, aber der nächste Vers, der Indra samaré vásūnām zur Mittagspende ruft, nennt die Maruts nicht und macht es somit unwahrscheinlich, dass die Bharadvajas die Maruts an dem Mittagsavana berücksichtigt haben. Dazu stimmt, dass auch den Verfassern des VI. Buches ihr Anteil am Vrtrakampf im Allgemeinen unbekannt gewesen ist und auch ausserhalb des Liedes VI, 66 nur einmal gestreift wird 3). Dass Rudra im VI. Buch noch wenig Bedeutung hat und die Maruts zwar als rudrasya sūnavah, einmal als rudriya's, aber noch nicht als rudrah bezeichnet sind, ist eine weitere Eigenschaft dieses Liederkreises, die schon vol. II S. 202 zur Sprache gebracht worden ist. Nur in dem Marutliede VI, 66 heisst preni ihre Mutter (1, 3).

Mandala VII. Wie in VI, so stehen auch hier die Maruts in keiner nahen Beziehung zum Vrtratöter. Indra und Väyu sind in drei Liedern (90—92), Indra und die Maruts aber in keinem Liede in nähere Verbindung mit einander gebracht; Indra führt die Bezeichnung marútvant hier nie. Gelegentlich wird beider wohl gedacht, aber in

<sup>1)</sup> Z. B. VI, 21, 9; 49, 11; 48, 12; 50, 4:

å no rudrásya sünávo namantam
adyl hūtdso vásavo ádhrstáh /
yád īm árbhe mahatí vā hitdso
badhé marúto áhvama deván // 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VI, 17, 11: várdhan yám víçve marútah sajósah pácac chatám mahisán indra túbhyam / püsá vísnus trini sáránsi dhavan vrtrahánam madirám ançúm asmai //

<sup>40, 5; 52, 11.</sup> 

<sup>\*) 48, 21:</sup> sadyáç cid yásya carkrtíh pári dyám devó naíti súryah / tvesám çávo dadhire náma yajñíyam marúto vrtrahám çávo jyéstham vrtrahám çávah //

so allgemeinen Wendungen, dass man wahrnimmt, die Vasisthas kannten zwar die Sage von der Indra durch die Maruts erwiesenen Hilfe, stellten sie aber in ihrem Kreise nicht irgendwie in den Mittelpunkt<sup>1</sup>). Ich habe schon III, 194 hervorgehoben, dass die Indralieder dieses Buches sich durch Armut an Inhalt auszeichnen, dass die Vrtralegende stark verblasst und die Verbindung indro rudrebhih durch indro vasubhih<sup>2</sup>) ersetzt ist. Also auch in Bezug auf die Verehrung der Maruts sehen wir innerhalb der einzelnen Mandalas Verschiedenheiten hervortreten, die man, bis jetzt wenigstens, auf grammatischem Gebiet vergeblich gesucht hat; durch Fortschreiten auf diesem bisher unbegangenen Wege wird es, wie ich denke, möglich sein, die Überlieferungen der einzelnen vedischen Stämme aus der schon im RV. sich vollziehenden Vermischung noch herauszulösen. Die vorgelegte Untersuchung dürfte ferner bestätigen, was ich früher<sup>8</sup>) in Bezug auf die Savya- und Agastvalieder, freilich ohne ein Echo zu finden, ausgeführt habe, 'dass in einer früheren vedischen Zeit ein irgendwie abgegrenzter Kreis von Geschlechtern existirte, in welchen der Marutkult keine oder nur eine späte Aufnahme gefunden hatte'.

## e) Die Maruts als Manen.

Der Gedanke, dass die Maruts als Manen zu betrachten seien, als im Winde dahinfahrende Geister und Seelen der Toten, ist mehrfach ausgesprochen worden, ohne überzeugende

¹) VII, 31, 8: tám tvã marútvatī pári bhúvad vánī saydvarī / nákṣamānā sahá dyúbhih //

<sup>32, 10:</sup> indro yásyāvitā yásya marúto gámat sá gómati vrajé //

<sup>82, 5:</sup> marúdbhir ugráh çúbham anyá īyate // 93, 8: méndro no vísnur marútah pári khyan —

<sup>2)</sup> VMyth. II, 202. Hinzuzufügen ist noch VII, 47, 2. In 56, 17 heissen die Maruts vasavah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gött. Gel.-Anz. 1889, Nr. 10 p. 422.

Kraft zu gewinnen¹). Ich habe ihn lange bezweifelt, sehe aber doch, dass manches dafür spricht und möchte versuchen ihn besser zu begründen. Man wird ausgehen können von den Angaben des V. Buches, die sie deutlich als eine "Schar von Frommen" kennzeichnen, die das Brahman machen, die wie andere Kavis Indra verehren, den "Brunnen" ausgiessen u. a. m. Wie die aus dem Manenkult unter die Götter versetzten Angiras durch ihre Kasteiung in Glut geraten und Regen durch ein Säman bewirken, so ist der Regen "der Schweiss" der das Brahman vollziehenden Maruts.

Eine nicht schwerwiegende Begründung findet die Manenhypothese in der mehrfach wiederkehrenden Bemerkung, dass die Maruts "Opfernamen"), d. h. wohl kultmässige Verehrung empfingen. Wir begegneten bei den Rbhus einem ähnlichen Vorgange, dessen euhemeristischen Ausgangspunkt ich oben III, 152 ff. erörtert habe. Wenn bei den Maruts nie gesagt wird, dass sie einst Menschen waren, so könnte der Grund davon darin liegen, dass ihre Vergöttlichung im RV. sich schon weiter von ihrem Ausgangspunkte entfernt hatte als die der Rbhus, Angiras, Bhrgus und der Charakter von regenbringenden Göttern ihnen, fast abschliessend, aufgeprägt war<sup>3</sup>). Grössere Bedeutung hat folgende Beobachtung.

<sup>1)</sup> Kuhn, Benfey, E. H. Meyer, Indogerm. Mythen I, 218, Germ. Mythologie 119; L. v. Schroeder, WZKM. IX, 248 ff.

<sup>2)</sup> I, 72, 3: námāni cid dadhire yajñíyāni ásūdayanta tanvàh sújātāh //

<sup>87, 5:</sup> yád īm indram çámy fkvāna áçata ád ín námāni yajñiyāni dadhire //

V, 43, 10; 52, 10: ápathayo vipathayó 'ntaspathā ánupathāh / etébhir — námabhir yajñám — ohate; VI, 48, 21 (p. 316 ³); VII, 56, 14; 57, 6 (víçvebhir námabhíh); X, 77, 8. Unklar ist mir I, 6, 4:

åd áha svaðhám ánu púnar garbhatvám eriré / dáðhānā náma yajñiyám //

M. Müller (SBE. XXXII, 36) erklärt den Vers schwerlich richtig. Da sie oft als fromme Asketen geschildert werden, die tápas üben etc., so möchte ich eher an die Dīksā erinnern, deren Vollzieher zum Embryo werden muss.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dass die Manen in Beziehung zum Regen gedacht werden

Wir sehen, dass Pār. GS. II, 15 ein Opfer am Prausthapadavollmond für Indra dargebracht wird und getrennt davon, nach dem Essen, eine Gabe an die Maruts, wofür P. sich auf einen Ausspruch der Çruti: ahutādo vai devānām marutaḥ¹) beruft. Sechs Spenden werden in Übereinstimmung mit der Sage, die die Maruts im Açvattha wohnen lässt (S. 311), auf Blättern dieses Baumes dargebracht²) und ihnen folgt eine siebente, bei der der Vimukhavers zu sprechen ist³). Dasselbe Opfer finden wir Kāt. XVIII, 4, 23 ff. bei der Altarschichtung, nur mit dem Unterschiede, dass den Marutspenden ein Opfer für Agni Vaiçvānara, nicht für Indra vorausgeht. Wichtig ist hierbei die Vorschrift vimukhenāranye 'nūcyam⁴), aus der eine den Manen, Rudra oder Dämonen ähnliche Stellung der Maruts bei diesem Opfer erkennbar wird⁵).

können, hat sich oben (II, 163) bei den Angiras gezeigt. Wie die Manen, so werden auch die Maruts als Lichtbringer gefeiert. Man vergleiche I, 86, 10 (gåhatā gåhyam támo — jyótis karta); VII, 56, 20 und namentlich auch Verse aus dem VIII. Buch (7, 8; 29, 10; 76, 4; 89, 1), in dem Indra den Arbuda ,im Winter' tötet (VMyth. III, 202). AV. XIII, 3, 23 sagt, dass die Maruts sangen, als die Götter Rohita schufen (cf. dazu von Indra selbst RV. I, 6, 3: sám usádbhir ajāyathāh).

¹) Çat. Br. IV, 5, 2, 16. In dem Brāhmaṇa handelt es sich um das Opfer der Mitra-Varuṇa gehörenden Vaçā mit ihrem Embryo. Man kann diesen auf einem Baum aussetzen, ins Wasser, auf einen Maulwurfhaufen werfen oder für die Maruts auf dem paçuçrapaṇafeuer opfern (der Kāṇvatext sagt: 'das gewöhnliche Volk isst rohes Fleisch und die Maruts sind das gewöhnliche Volk', Eggeling, SBE. XXVI, 396). Von Wichtigkeit ist noch folgende Bemerkung des Çat. Br. 17: na svāhākaroty ahutādo vai devānāṃ maruto vid ahutam ivaitad yad asvāhākrtaṃ devānāṃ vai marutas tad enaṃ marutsv eva pratisthāpayati. — Ein anderer Gedanke liegt der Angabe TBr. I, 8, 3, 2: garbhiny ādityā bhavati — agarbhā mārutī zu Grunde; der Gegensatz von 'fruchtbar' und 'nicht befruchtet'.

<sup>2)</sup> Vāj. Samh. XVII, 80—85.

<sup>\*)</sup> Vāj. Saṃh. XVII, 86; XXXIX, 7: ugraç ca bhīmaç ca dhvāntaç ca dhuniçca sāsahvānç ca —.

anūcya ist der Name des Purodāça. Mahīdhara zu XXXIX, 7.

<sup>5)</sup> Charakteristisch ist die Bezeichnung des Verses als vimukha. Die Ceremonie wird mit einem Mantra indram daivir viço maruto nuvartmano

Die S. 319 Anm. 1 angeführte Stelle aus dem Çat. Brāhm. zeigt die Darbringung eines Embryo an die Maruts. Embryos gelten als gefährlich und sonst zum Opfer nicht geeignet. Den patitāh garbhāh bei Baudhāyana wird unter Darbringung von Blut besonders Verehrung dargebracht 1). Wir werden uns weiter daran erinnern, dass nach Çat. Br. IV, 5, 2, 17 der Svāhāruf, der doch Rudra nicht vorenthalten wird, ihnen so wenig wie den Manen gebührt, dass sie gegen Nachkommenschaft 2) und Opfer sich feindlich verhalten 3) und im Stande sind den Weg zur Himmelswelt zu verlegen 4), dass sie einen eigenen Priester haben, den potr, Reiniger', der noch im RV. ihnen allein gehört und später zu anderen Funktionen verwendet wird. Wenn jene Stellen auch erst der Brāhmanalitteratur angehören, so enthalten sie doch gewiss altes Gut und es finden sich auch im

<sup>&#</sup>x27;bhavan bei Par. und Kat. beschlossen, was bei letzterem ziemlich unmotivirt erscheint, da es sich bei ihm um ein Vaicyanaraopfer handelt.

<sup>1)</sup> Ludwig, R.V. V, 421; zu I, 6, 4 (445) verweist L. auf Çat. Br. IV, 5, 2, 10; Kat. XXV, 11, 18: ayajñiyā garbhāh; Caland, Ahnenkult 32. Oldenberg, Rel. d. V. 569.

<sup>3)</sup> TBr. I, 6, 2, 2: tāh prajā jātā maruto 'ghnan | asmān api na prāyukşateti | sa etam prajāpatir mārutam saptakapālam apaçyat — 4: yāh pūrvāh prajā asīksi marutas tā avadhisuh katham aparāh srjeyeti — |

<sup>\*)</sup> TBr. I, 3, 4, 4: maruto yajñam ajighānsan prajāpateh / tebhya etām mārutīm vaçām ālabhata /

<sup>\*)</sup> Ait. Br. I, 10, 2: maruto — 'ntarikṣabhājanās tebhyo ha yo 'nivedya svargam lokam etīçvarā hainam ni vā roddhor vi vā mathitoh. TS. VII, 1, 5, 4: tad antarikṣam vy avairyata / tasmād rudrā ghātukā anāyatanāh. Es wird sogleich zur Sprache kommen, dass sie öfter mit Vögeln verglichen werden (cf. Baudh. Dh. S. II, 14, 10). Weniger Gewicht lege ich auf AV. XVIII, 2, 22: út tvā vahantu marúta udavātā udaprútah; hier handelt es sich nur darum, den Toten fortzuführen und ihm Kühlung zu verschaffen (cf. v. 21: syonās tvā vātā upa vāntu çagmāh). Auch die Etymologie kann bei Seite bleiben, ob man nun mit Kuhn an mar oder mit Grassmann (KZ. XVI, 190) an Umbr. Çerfo Martio denkt. Am ehesten würde mir noch Anlehnung des Namens an dravid. marutta , Arzneimann, Zauberer' (ZDMG. XXIII, 518) zusagen.

RV. Andeutungen von der Feindseligkeit der Maruts (Macdonell p. 81). Ihre spätere Entwicklung zu reinen Windgöttern beweist, dass solche Anschauungen sich bei ihnen eher verlieren als hinzufinden konnten und als Rudimente anzusehen sind.

Der Vergleich mit Vögeln, den wir bei Väyu meines Wissens nie finden, begegnet uns bei den Maruts öfter (z. B. I, 87, 2; 88, 1; 165, 2; V, 59, 7; VII, 56, 3; 59, 7) und kann hier aus den Vorstellungen des Manenkultus zurückgeblieben sein. Ihre kriegerische Tracht, ihre Speere und Waffen erinnern an die pitäraç citräsenā işubalāḥ in RV. VI, 75, 9. Aus dem Reich der Toten, nirytér avançāt, haben sie sich erhoben und sind zu Göttern des Sturmes gemacht worden. Es mag sein, dass ihr einstiges Reich die ungefähre Zeit der zwölf Nächte war; die indische Entwicklung hat sie zu Monsunstürmen verwandelt. Mit der Sommersonnenwende beginnt ihre Zeit, beginnt auch der Pitryāna und darum konnten sie als Söhne von Rudra und Prçni, deren Herrschaft in dieser Periode anhebt, angesehen werden 1).

Späterhin hat man gelegentlich versucht sie umzudeuten und den Namen der Ädityas euphemistisch auf sie übertragen. Ein Beispiel derart steht TS. II, 3, 1, 5, wo das Açvatthaholz der Pflöcke und die Siebenzahl noch deut-

<sup>1)</sup> Wer neben der "Frömmigkeit" der Indra huldigenden Maruts an ihre Bezeichnung als gana und ihre (stets durch die sapta kapāla ausgedrückte) Siebenzahl denkt — daneben finden sich z. B. VIII, 96, 8 3 mal 60 Maruts —, wird den Gedanken wenigstens der Erörterung für wert halten, ob sie nicht ein den späteren (weiblichen) Krttikāḥ entsprechender, regenbedeutender Sternhaufen sind. Ihr Verehrer Agastya, der im klassischen Sanskrit den Namen kumbhayoni empfängt, wird bekanntlich zum Canopus. Wie man die Ahnherrn der vedischen Geschlechter als "sieben Rṣis" an den Himmel versetzte und im Sternbild des grossen Bären suchte, so könnten auch die Maruts als eine fromme Schar an den Himmel versetzt und in einem Sturm und Regen bringenden Sternbild gesucht worden sein. Über die mannigfachen Bilder, zu denen die Plejaden Anlass gaben, siehe Andree, Ethnogr, Parallelen.

lich auf die Maruts hinweisen 1). Dieser Vorgang bahnt sich schon im RV. an 2). Wir finden X, 77, 8 die Maruts ādityéna námnā gefeiert 2) und ebenso wohl I, 106, 2. Mir scheint es lediglich eine späte Fortsetzung dieser Umbildung zu sein, wenn die Maruts in Brāhmaņas und verwandten Texten als "Strahlen" oder sonstige Lichtwesen bezeichnet werden 4); ein tieferer Grund dazu liegt nicht vor.

### f) Die Maruts im Kult.

Die Redaktoren des Rituals haben den Maruts einen Platz bei dem Mittag- und Abendsavana des Somaopfers angewiesen <sup>5</sup>), bei dem Frühopfer dagegen nicht sie, sondern Väyu berücksichtigt. Mit der Darbringung der drei Grahas für den Marutbegleiteten Indra zur Mittagzeit haben die Ordner eine Praxis aufgenommen, die nur bei einigen Familien wie den Viçvāmitras geübt wurde, andere riefen nicht Indra marutvant, sondern Indra allein mittags zum Opfertrank.

<sup>1)</sup> Wenn einer nach einer Spende an die Adityas sein Reich nicht gewinnt, so soll er folgendes tun: āçvatthān mayūkhān sapta madhyamesāyām upa hanyād idam aham ādityān badhnāmy āmusmād amusyai viço 'vagantor ādityā evainam baddhavīrā viçam ava gamayanti | yadi nāvagacched etam evādityam carum nirvapet | idhme 'pi mayūkhān sam nahyed anaparudhyam evāva gacchati | āçvatthā bhavanti marutām vā etad ojo yad açvatthāh |

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe meine Auseinandersetzung in Kuhns Litteraturblatt II, 6 ff.

té hí yajñéşu yajñíyāsa úmā ādityéna námna çámbhavişthāh /

<sup>4)</sup> Z. B. Çat. Br. IX, 3, 1, 26 führt aus VS. 27, 80 als Namen für die Maruts (im Gegensatz zu denen des Vimukhaverses): cukrajyotic ca citrajyotic ca satyajyotic ca jyotismänc ceti [etc.] nāmāny esām etāni. / TMBr. XIV, 12, 9: māsā vai raçmayo maruto raçmayah; maruto vai devānām bhūyisthāh. TĀr. V, 4, 826: asau khalu vā ādityah pravargyah tasya maruto raçmayah / Man vergleiche auch die unursprüngliche Verbindung der Ādityas VS. XXI, 25; TĀr. I, 3, 4 mit der Regenzeit. Andrerseits stehen die Maruts als Söhne der Diti im direkten Gegensatz zu den Söhnen der Aditi (p. 3083).

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Ap. XIII, 2, 3 ff.; 8, 1 ff. VMyth. I, 257.

Ebenso treten sie abends nicht allein in der Reihe der zum Opfer geladenen Götter auf, sondern nur im Verein mit Agni, dem marútsakhi und marúdvrdha 1) und empfangen mit ihm das Agnimārutacastra<sup>2</sup>), das aus den Liedern III, 3 (an Agni Vaiçvānara), I, 43, 6 oder II, 33, 1 (an Rudra), I, 87 (an die Maruts) besteht 8). Wie die Verbindung der Maruts mit Indra, so hat auch die mit Agni in einigen vedischen Liedern ihren Ausgangspunkt; cf. I, 19, dessen Verse sämtlich mit dem Refrain marúdbhir agna á gahi schliessen; I, 72; III, 26; V, 60 (cf. v. 7. 8); VIII, 7, 32. 36 und einige andere Stellen 4). Wir haben oben gesehen, dass Agni und Indra bei dem Agnistoma mit einander je nach dem Familienbrauch abwechseln (III, 210) und auch bei den auf Sicherung der Herrschaft gerichteten Wunschopfern zwischen beiden kein prinzipieller Unterschied zu bemerken ist (II, 113; III, 309). Eine Ähnlichkeit zwischen Agni marutvant und Indra marutvant ist in gewissen Grenzen auch im RV. nicht zu verkennen. Wie die Maruts gleich frommen Opferern Indra besingen, so erscheinen sie Agni gegenüber wenigstens an einer Stelle als eifrige Verehrer<sup>5</sup>) und spielen die Rolle der Angiras. Was wir unter diesem Agni zu verstehen haben, darüber lässt der RV. uns nicht im Unklaren. Vers V, 60, 8, der ihn und die Maruts zu gemeinsamem Trunk ladet, be-

<sup>1)</sup> VIII, 103, 14; resp. III, 13, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Āp. XIII, 15, 12; Āçv. V, 20, 2 ff.; ÇÇS. VIII, 6; Ait. Br. III, 34. 35; Eggeling, SBE. XXVI, 369.

<sup>3)</sup> Andere Hymnen werden in dem Dvädaçāha und der Abhiplavawoche an der entsprechenden Stelle verwendet.

<sup>4)</sup> Ich sehe ab von Versen wie V, 56. 58 (cf. v. 6 ayám yó agnir marutab sámiddha etám juşadhvam); hier handelt es sich nur um ein devatāvāhana.

<sup>5)</sup> I, 72, 3: tisró yád agne çarádas tvám ic chúcim ghrténa cúcayah saparyán / námáni cid dadhire yajñiyani ásūdayanta tanváh sújātāh !/

Cf. I, 58, 3 wo sie (nach Bergaigne II, 381) Agni zum Priester einsetzen.

zeichnet ihn als Vaiçvānara 1) und damit, wie sich aus VMyth. II, 112 ff. ergiebt, als Sonnengott. Somit ist anzunehmen, dass die Verbindungen Indra-Marutas und Agni-Marutas trotz einiger Verschiedenheit nichts anderes als mythologische Doubletten sind, die in verschiedenen Kultuskreisen entstanden sind.

Es ist schon früher ausgeführt worden, dass mythologische Synonymität noch nicht ein vollständiges Zusammenfallen zweier Gedankenkreise bedingt und die Individualität eines jeden immer noch erkennbar bleibt. Zu diesen die Verbindung von Agni mit den Maruts besonders kennzeichnenden Zügen gehört die "Vaterschaft", die einige Verse ihm in Bezug auf die Maruts beilegen (Bergaigne II, 375. 382°). Die Aufnahme der Gruppe beim 3. Savana bezeugt eine gewisse Verbreitung ihres Kults. Zur Erklärung der Verbindung von Agni und den Maruts möchte ich mich auf TS. II, 4, 10, 2 berufen, agnir vā ito vṛṣṭim ud īrayati marutah srstām nayanti yadā khalu vā asāv ādityo nyan raçmibhih paryāvartate 'tha varşati dhāmacchad iva khalu vai bhūtvā varsati oder auf TBr. I, 1, 3, 12, wo mit ganz anderem Bilde und doch gleicher Grundanschauung gesagt wird: maruto

<sup>&#</sup>x27;) ágne marúdbhih çubháyadbhir fkvabhih sómam piba mandasānó ganaçríbhih / pāvakébhir — vaíçvānara pradívā ketúnā sajúh //

Als Agni Vaiçvānara finden wir ihn auch anderwärts wie TS. II, 2, 5, 6 (s. oben S. 309); V, 4, 7, 7: vaiçvānaram hutvā mārutān juhoti rāstra eva viçam anu badhnāti etc. benannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 71, 8: agníh cárdham anavadyám yúvānam svādhyàm janayat sūdáyac ca //

VI, 3, 8: dháyobhir va yó yújyebhir arkaír vidyún ná davidyot svébhih çúsmaih / çárdho va yó marútām tatáksa rbhúr ná tvesó rabhasānó adyaut //

Cf. noch I, 31, 1: táva vraté kaváyo vidmanápaso ájāyanta marúto bhrájadrstayah.

III, 2, 5 heisst Vaiçvānara rudra.

'dbhir agnim atamayan — beide Aussprüche versetzen uns in die Regenzeit, wo nach VII, 103, 9: taptá gharmá açnuvate visargám.

Die Gründe, aus denen die Ritualisten diese Göttergruppe beim Abendopfer einschalteten, erfahren wir daraus nicht; ich möchte glauben, dass keine andere Ursache als eben die Notwendigkeit Agni und die Maruts unterzubringen vorliegt. Bei dem gewöhnlichen Somaopfer hatten die Maruts, anfänglich wie es scheint, keinen Anteil; bei der Morgenpressung fand von alter Zeit her Vāyu, mittags Indra seinen Alte Differenzen mögen ausgeglichen worden sein, als man früh neben Vayu auch Indra (VMyth. I, 259) und mittags, in Übereinstimmung mit dem Brauch einiger Familien, neben Indra auch die Maruts stellte. Die abendliche Einfügung des Agnimārutaçastra, das doch eher als Doublette zu dem für Indra-Marut mittags seinen Platz finden sollte, scheint ebenfalls aus Rücksicht auf die Praxis einiger anderer Familien erfolgt zu sein, in deren Anrufungen Agni-Marutas eine Stelle hatten.

Anders bei den Cāturmāsyafeiern. Bei einer jeden werden sie durch Spenden berücksichtigt und stehen darum mit im Vordergrund. Bei dem Vaiçvadeva erhalten die Maruts, durch den Beinamen svatavas charakterisirt, einen Puroḍāça, bei den Varuṇapraghāsāḥ ohne Beinamen ein Schaf¹); Varuṇa einen Bock und eine Milchspende; bei den Sākamedhāḥ als sāṃtapana mittags einen Caru und abends als grhamedhin einen Caru in Milch; schliesslich noch vor dem Mahāhavis eine Spende als krīḍinaḥ²). Es ist nicht erkennbar, ob es sich bei den einzelnen Opfern hier um einen Rest von Manen-



<sup>1)</sup> Die Zusammenstellung dieser Götter mit Varuna ist selten und unklar. (Siehe 326 4.) Hätte ich mit meiner Vermutung in Bezug auf Varunas Stellung bei den Praghāsāḥ Recht (III, 34 ff.), so würde die Berücksichtigung der Maruts dabei aus ihrem Charakter als Manen folgen.

<sup>2)</sup> Cf. noch TS. I, 8, 4, 1. TBr. I, 6, 6. Die Begehung der Quartalsfeiern mit Tieropfern macht hierbei keinen Unterschied. CCS. XIV, 10, 16.

verehrung handelt oder ob die Maruts in den Augen der Ritualisten schon vollständig zu Windgöttern und zwar der verschiedenen Jahreszeiten geworden sind. Der einzige Anhalt liegt in den Liedern der Vasisthas, die diese Beinamen der Maruts kennen. VII, 59 sind die Maruts der Reihe nach als sámtapanāh (v. 91), grhamedhāsah (v. 102), svátavasah (v. 11) angerufen, und wie bei den Caturmasyas macht hier in dem Vasişthaliede die Anrufung des Tryambaka den Schluss. Es folgt, dass dem Verfasser die später cāturmāsya genannten Feiern bekannt gewesen sein müssen, wenn auch das von dem Vasisthiden gebrachte Opfer ein Somafest war und die Reihenfolge der Namen abweicht 3). Vasisthas Liedern aber ist, soviel ich sehe, jede Hindeutung auf eine Maneneigenschaft der Maruts schon fremd und daraus möchte ich schliessen, dass es sich bei ihm nur um Windgötter handelt. Vielleicht sehen andere Augen schärfer. Die gegenwärtige Anordnung unsrer Cāturmāsvas lässt manchem Zweifel in Bezug auf Ursprünglichkeit Raum (III, 354).

# Vāyu.

Während die Maruts bei allen Cāturmāsyas bedeutsam hervortreten und Vāyu nur nebenher Berücksichtigung findet <sup>5</sup>),

<sup>1)</sup> AV. VII, 77, 3 sind sie als samvatsarina bezeichnet.

²) Cf. VII, 56, 14: bhāgám etám grhamedhtyam maruto juşadhvam.

³) Man konnte nach dem Ritual auch die Quartalsopfer mit Soma darbringen. Die "spielenden" Maruts sind in dem Zusammenhange dieses Opfers im RV. noch nicht erwähnt. Wir finden sie als prakrīdin (vatsāso nā), als krīdi, krīdā bezeichnet, aber noch nicht zu ritueller Stellung gelangt. Cf. die Erzählung Āryavidyāsudhākara p. 73.

<sup>4)</sup> Von anderen Göttern steht Varuna mit den Maruts RV. VIII, 41, 1 (und bei den Cāturmāsyas cf. p. 325) in Verbindung; Soma VMyth. I, 352; Brhaspati I, 415; doch werden, obwohl auch Sāy. zu X, 67, 3 an die Maruts denkt, wohl meist die Angiras gemeint sein.

<sup>5)</sup> Er erhält eine Milchspende bei dem den Cäturmäsyas angehängten Çunäsīrīya ÇÇS. III, 18, 3. Rituallitt. S. 119.

hat dieser indoiranische Gott im Ritual des RV. und der Sütren seinen Platz an der Spitze der Somaopfer als agrepå, als pranīr yajnānām (Ait. Br. II, 34, 6) und empfängt dort frühmorgens einen Becher reinen ungemischten Somas, entweder allein oder mit Indra im Bunde 1). Es scheint, dass am Morgen des Frühjahrsopfers, dessen Prātahsavana dem Morgen des Jahres entspricht, er ganz mit Recht seinen Platz hat; denn er heisst im RV, vasarhán<sup>2</sup>) und an einer anderen Stelle Indras Wagenführer (IV, 46, 2). Seine Rosse sind es, die nach I, 51, 10 Indra fahren<sup>3</sup>). Es ist leicht zu erkennen, dass der ganze Kreis mythologischer Anschauungen, der Väyu umgiebt, sich von dem der Maruts wesentlich unterscheidet. Die Maruts heissen niemals wie Vayu Indras "Wagenführer'; er ist agrepå, die Maruts nicht, und sein leichter Gang vergleicht sich in nichts mit dem Kriegsvolk der Maruts, die schwer gerüstet einherfahren, auf ihrem Wege die Berge erschüttern und die Erde erbeben lassen; den Maruts gebührt ojas (AV. III, 1, 6) und ihren Weg begleitet der Donner wie eine Siegespauke4); die Maruts kommen vom Meer und bringen von dort den Regen; Vayu wird im RV. mit dem Meere nirgends verbunden und in späterer Zeit heisst

<sup>1)</sup> Bergaigne, hist. de la litt. véd. 125. VMyth. I, 206. 260 (dazu noch I, 135, 1; VII, 92, 1). Sonst finde ich ihn noch einmal abends erwähnt: Āp. XIII, 13, 12: "niyudbhir väyav iha tā vimuñca". Wenn der Pratiprasthāt; diese Worte hört, entfernt er die Dvidevatyapātras von ihrem Platz mit: väyur vo vimuñcatu, trägt sie durch die Hintertür fort etc.

<sup>2)</sup> I, 122, 3: ,der den Frühling zurücklässt' (L.). Cf. I, 134, 3: vāsa-yosásah. 4: túbhyam usásah çúcnyah parāváti bhadrá vástrā tanvate; VIII, 46, 26: yó áçvebhir váhate vásta usrás tríh saptá saptatīnám; VII, 90, 1—3 Vāyu; 4 Uṣas; 5 ff. Indra-Vāyu.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cf. auch I, 174, 5; V, 31, 10. Das Götterpaar hat zu ritueller Spekulation nicht so oft wie andere Duale Veranlassung gegeben; ich habe nur aus Ait. Br. III, 4, 4 notirt: atha yad dvaidham iva krtva dahati dvau vā indravāyā tad asyaindravāyavam rūpam /

<sup>\*)</sup> RV. I, 23, 11: jáyatám iva tanyatúr marútám etc. Cf. X, 103, 8: devasenánám abhibhañjatīnám jáyantīnám marúto yantv ágram //

es sogar, dass er das Meer ,hasse' 1). Vāyu ist kein Sohn des Rudra oder der Preni und so lässt sich eine Reihe gegensätzlicher Züge zwischen den Maruts einer- und Vayu andrer-, seits wahrnehmen, neben denen die einmalige Bemerkung. dass Vāyu die Maruts erzeugt habe (I, 134, 4), nicht ins Gewicht fällt und überdies keine Wesensgleichheit bedingt. Ein Moment scheint mir hierbei Aufmerksamkeit und Nachprüfung zu verdienen. In einigen Mandalas, die Verse an Indra-Vāyu verzeichnen, wird Indra nicht mit den Maruts zusammen angerufen oder wenigstens in ganz andre Verbindung gebracht. Dahin gehört IV, V, VII<sup>2</sup>), während II eine vermittelnde Stellung einnimmt<sup>3</sup>). Die Vasisthas widmen Vāyu resp. Indra-Vāyu drei Lieder, während sie die Verbindung der Maruts mit Indra nur oberflächlich berühren (oben p. 316) und, wie aus VII, 59 hervorgeht (p. 326), grade Rudra in engeren rituellen Zusammenhang mit den verschiedenen Formen der Maruts bringen. Dagegen haben die Viçvamitras (ebenso die Kanvas und etliche Dichter des I. und X. Buches), die Verbindung der Maruts mit Indra besonders betont, ihre Mitwirkung am Vrtrakampf öfter hervorgehoben und andrerseits Rudra im Sing. nur ein einziges Mal erwähnt (vol. II, p. 202), so dass auch hier feine Unterscheidungslinien zwischen den Kultkreisen beider Familien Ich habe im Übrigen dem, was meine hervortreten. Vorgänger über Vayu und Vata gesagt haben, nichts

¹) Cf. die merkwürdige Stelle Kāt. XXV, 14, 27 Komment. çrüyate väyuh samudram sadā vidveşti — / ayam väyuh samudram sadā dveşti çoşayitum icchati / samudraç ca sarvadā snehaparah / ata eva mahān bahula eva väyukrtena dveşena samīpa eva sthitasya tasya kim api na hīyate /

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Indra-Vāyu IV, 21, 4; 24, 4; 46. 47; V, 51; VII, 90—92 (aus anderen Büchern cf. I, 2. 23. 135).

a) Indra-Vāyu II, 41; Indra-Marutaḥ II, 3,3 u. a. cf. S. 313. Auf VIII nehme ich nicht Rücksicht; ich beschränke mich auf die Angabe, dass die Verbindung von Indra und den Maruts hier stärker hervortritt. Cf. VIII, 76, 1 ff.; 89; 96.

hinzuzusetzen; auch die Brähmanas und Yajustexte fügen dem gezeichneten Bilde keinen wesentlichen Zug hinzu. Die RV. X, 168 von Väta gegebene Schilderung deckt sich mit ihren Anschauungen. Väyu ist nicht an den Ort gebunden und geht yathävaçám seine Bahn¹); er kommt nie zu Ruhe²), ist der schnellste der Götter³) und folgt allen Jahreszeiten⁴); seine Gestalt ist nicht sichtbar⁵). Väyu ist der 'Atem der Götter'6); er ist 'Geist'. Bisweilen begleiten ihn Scharen: TĀr. I, 9, 2 ff. 11 Mannes- und 11 Frauengestalten. Der Luftraum ist sein Reich') und darum gehören ihm die Bäume³). Er hat reinigende Kraft³); er heisst stotr und upagrotr¹¹).

<sup>1)</sup> MS. II, 2, 7 (20 l. Z.): na khalu vai kim cana väyunänabhigatam asti; Çat. Br. VIII, 2, 3, 2: sarväsu diksu väyuh; 3, 1, 11: yābhir ado väyur digbhir anantarhitābhir upait tā etās —; X, 3, 3, 8: väyau diçah pratisthitā väyor evādhi punar jäyante; XIV, 9, 4, 21: väyur diçām yathā garbhah. AV. II, 10, 4: pradiçaç cátasro vátapatnīh; (zuweilen wird ihm der NW. zugewiesen). Cf. hier und im Folgenden Eggelings Indices zum Çat. Br.

²) AV. X, 7, 37: kathám váto nélayati. Ait. Br. V, 25, 17: na hy esa kadā canelayati; Çat. Br. XIV, 4, 3, 33: mlocanti hy anyā devatā na vāyuh saisānastamitā devatā yad vāyuh. TBr. III, 1, 4, 13: vāyur vā akāmayata kāmacāram esu lokesv abhijayeyam; 9, 4, 1: vāyur vai caran.

<sup>\*)</sup> ksepistha TS. II, 1, 1, 1, 1; III, 4, 3, 2; āçuh sārasāritamah, javam — dadhāti TBr. III, 8, 7, 1.

<sup>4)</sup> TS. V, 3, 1, 3: sarvān rtūn anu vāyur ā varīvartti.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) RV. X, 168, 4; Çat. Br. XI, 8, 3, 8: rūpam eva vāyor ādatta / tasmād etasya lelayata ivaivopagravanti na tv enam pagyanti.

<sup>°)</sup> RV. X, 168, 4; Çat. Br. XIV, 3, 2, 7: vāyur vai sarvesām devānām ātmā; XI, 5, 3, 11: vāyum hy eva sarvāni bhūtāny apiyanti vāyoh punar visrjyante / AV. VI, 10, 2 stehen prāna, antariksa, vayah, vāyu zusammen. Die Stellen hier wie im Folgenden lassen sich leicht vermehren.

<sup>7)</sup> TS. III, 4, 5 etc. Nach AV. IV, 39, 4 ist ,der Luftraum die Kuh, Väyu ihr Kalb'.

<sup>8)</sup> MS. III, 9, 4 (120, 9): vāyūgopā vai vanaspatayah.

<sup>°)</sup> TS. II, 1, 10, 2: vāyavyam gomrgam ālabheta yam ajaghnivānsam abhiçanseyuh / apūtā vā etam vāg rechati — vāyur vai devānām pavitram — VI, 4, 7, 1; MS. II, 5, 2 (49, 11 ff.); TBr. III, 2, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) TBr. III, 9, 4, 4 resp. III, 7, 5, 4.

Natürlich ist er die Ursache des Regens<sup>1</sup>), die Ursache des Feuers<sup>2</sup>) und andrerseits mildert er die Glut der Sonne (TMBr. IV, 6, 9). Ihm, dem schnellen und freien, gehören auch die Tiere<sup>8</sup>). Wenn ein schon geweihtes Tier fortläuft, wird es Väyu zugewiesen (Kāt. XXV, 9, 1). Dargebracht werden ihm Tiere verschiedener Art. Nur selten ist er ausser mit Indra mit andern Göttern verbunden<sup>4</sup>).

Von Vāyu ist Vāta wenig unterschieden; Macdonell hat p. 81 den Sachverhalt richtig beurteilt: ,Vāyu is chiefly the god and Vāta the element'. Dem entspricht auch die sakrale

<sup>1)</sup> TS. II, 4, 9, 1: vāyur vai vrstya īçe; V, 1, 5, 1; 3, 1, 3: vāyupracyutā divo vrstir īrte. TBr. I, 7, 1, 1: vāyur vai vrstyai pradāpayitā; III, 7, 1, 5: v. vai payasah pradāpayitā —; er heisst tigmatejas TS. I, 1, 9°; (AV. X, 5, 26 vāyutejas).

<sup>2)</sup> VMyth. II, 151. TS. V, 5, 1, 1: tejo 'gner vāyus — tasmād yadriyan vāyuh vāti tadriyann agnir dahati. TS. II, 1, 1: sainam īçvarā pradaha iti.

<sup>\*)</sup> TS. V, 5, 1, 3. 4: vāyur vai paçūnām priyam dhāma — / yad vāyavyah paçur bhavati tena vāyor naiti. TBr. III, 2, 1, 3: vāyur vā antariksasyādhyāksāh / antariksadevatyāh khalu vai paçavah. TMBr. XXIII, 13, 2: etābhir vai vāyur āranyānām paçūnām ādhipatyam āçnuta (AV. II, 26, 1: — paçavah — ye pareyur, vāyur yesām sahacāram jujosa; 34, 4: ye grāmyāh paçavo viçvarūpāh — vāyus tān agre pra mumoktu devah prajāpatih —).

Ein bhūtikāma opfert vāyave niyutvate ein weisses Tier; denn er ist ,die schnellste Gottheit' TS. II, 1, 1; ebenso ein grāmakāma, ,denn er führt die Menschen an der Nase gebunden (wie man einen Stier an der Nase führt)' TS. II, 1, 1, 2; MS. IV, 3, 3 (42, 6); ebenso prajākāma (II, 1, 1, 2) und jyogāmayāvin (II, 1, 1, 3). Wer lange von seinem Thron fern gehalten wird, opfere eine Kuh für Himmel und Erde, für Vāyu ein Kalb. Vāyu ist beider Kalb. Die Welten sind von ihm abwendig; das Volk ist von ihm abwendig (II, 1, 4, 7). Von anderen Tieren u. a. mrga TMBr. I, 8, 13; gomrga TS. II, 1, 10, 2; tāpara TS. V, 5, 1, 1; ferner vehata (d. i. garbhaghatinī gauk) TBr. II, 8, 8, 4 Komm. p. 908; einen Cāṇḍāla TBr. III, 4, 1, 17, und aus TBr. III, 9, 17, 5 verzeichne ich die Bemerkung: vāyavyā garbhāh, die anders als die Weihe eines Garbha an die Maruts zu bewerten ist, weil Vāyu befruchtet.

<sup>4)</sup> Mit Savit; (āgomucau): TS. IV, 7, 15 g. Opfer TS. VII, 5, 22; Lied an beide AV. IV, 25. Identifizirt mit S.: TBr. II, 3, 9, 7: atha yad uttarato vāti savitaiva bhūtvottarato vāti saviteva svānām bhavati.

Behandlung; denn Spenden an Vāta stehen ganz vereinzelt. Die vātanāmajapas werden bei Gelegenheit der Pravargyaceremonie an die einzelnen, mit verschiedenen Göttern identifizirten Winde gerichtet<sup>1</sup>) und Vātahomas bei der Altarschichtung dargebracht<sup>3</sup>). Dieselben Homas sind nach TS. II, 4, 9, 1 bei einer Regenmacherzeremonie (der Kārīrīsti) zu verwenden: ramayata marutah çyenam ayınam iti paçcādvātam prati mīvati purovātam eva janayati varşaşyāvaruddhyai<sup>3</sup>).

Zwischen dem Appellat. vātá und dem N. pr. vāyú ist die Grenzlinie natürlich nicht scharf zu ziehen. Wie z. B. Vāyu Hüter Somas ist (RV. X, 85, 5), so ist das Amṛta in Vātas Hause X, 186, 3; wie Vāyu fährt Vāta mit Rossen I, 121, 12; 174, 5; IV, 16, 11. Im Allgemeinen finden wir in diesen Stellen nichts, was nicht schon beobachtet oder mythologisch bemerkenswert wäre. Anschauungen wie die Çakuntalā v. 192 ausgesprochene, dass ein Wind die durch ihn kreisenden Sterne treibe, kennt der Veda nicht.

# Parjanya, Apah4) und verwandte kleinere Götter.

Während Indra, wie wir sahen, von einem Sonnen- zu einem Regengott hinübergleitet, ist Parjanya zu allen Zeiten, was immer auch sein Name bedeute<sup>5</sup>), der Gott der Regen-

<sup>1)</sup> Kāt. Çr. S. XXVI, 6, 1; VS. XXXVIII, 7—9 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kāt. Çr. S. XVIII, 6, 1; VS. XVIII, 45 u. s. w. Cf. Rituallitt. 164.

<sup>\*)</sup> Eine Unterscheidung der Winde nach den vier Himmelsrichtungen gibt TBr. II, 3, 9, 5 ff. unter Identifikation derselben mit Mätariçvan, Pavamäna, Savitr. 5 Winde, 5 Rtus etc. werden TS. I, 6, 1, 2 genannt. Wertvoller ist die Unterscheidung der zwei Winde å sindhor å paravåtah RV. X, 137, 2.

<sup>4)</sup> G. de Rialle, les déesses des eaux dans le RV. Revue de Ling. IX, p. 46 ff.

b) Hirt, IF. I, 481 setzt P. gleich Fairguni und sieht darin den "Eichengott"; gegen die Identification Kögel (GGA. 1897, 653 in der Recension von Golther) und v. Grienberger, Arch. f. slav. Phil. XVIII, 12. Nach Zupitza ist P. "vielleicht nichts als Regner. Cf. irisch arg "Tropfen";

zeit gewesen, der die "Regenwolken bereitet", die Stimmen der Frösche belebt. Noch im Pāli ist wie im Veda pajjunna (Jāt. I, 75) Regen- und Donnergott.

Das Lied VII, 103, das den Beginn der Regenzeit schildert, führt uns in das Innere Indiens, in das Land der Vasistha's und Haugs Ansicht, dass dies Lied kein Spottlied sei 1), bedarf keiner Bestätigung mehr. Wir finden noch heut unter den Newars in Indien die Frösche wie die Nāgas göttlich verehrt und wenn auch der bei ihnen beobachtete Zeitpunkt abweicht von dem, der durch unser Lied vorausgesetzt wird, so scheint mir das nicht von Belang zu sein 3).

#### āpaḥ.

Wie das Feuer, so hat auch das Wasser im Veda seine Göttlichkeit aus den Zeiten primitivster Anschauung bewahrt. Wegen seines Einflusses auf Wachstum und Gedeihen, wegen seiner wohltätigen schöpferischen und heilenden Kraft, weil es den Schmutz der Sünde, Trug und Meineid nicht weniger als die Unreinheit des Körpers hinwegnimmt und schädliche Einwirkung von bösen Geistern aller Art tilgt, haben die Inder gleich andern Völkern es unter die freundlichen Götter versetzt und von den ältesten Zeiten bis auf den heutigen

kymrisch eira; bretonisch erc'h, Schnee' DLZ. 18, 1488. Bühler hat Or. u. Occ. I, 214 (cf. M. Müller, India p. 183 ff., SBE. XXXII, 92) P. als Donnerwolke' erklärt. MS. II, 4, 7 (44, 11) steht neben antariksa, prthivī dyauh parjanya'. Die Gleichung Parjanya = Perkúnas ist abzulehnen. Kretschmer, Einl. in die Gesch. der Gr. Sprache p. 81; Much (Festgabe für Heinzel 1898) p. 214.

<sup>1)</sup> Cf. auch Bloomfield JAOS. XVII, 173 ff.

Solution of the Magas, of whom the Newars consider Karkota the greatest, are worshipped on the fifth day (Nagpancami) of the month of Savan (July) at the commencement of the rainy season, when the Naga's (water-dragons) are thundering in the sky... Frogworship, on the other hand, is performed on the seventh day of the month of Kartik (Oktober) and usually at a pool, which is known to be frequented by frogs.

Tag verehrt. Es muss anderen überlassen bleiben, den indischen Wasserkult so eingehend wie Weinhold, die Verehrung der Quellen in Deutschland' behandelt hat, darzustellen 1); für meine Zwecke wird es genügen, in allgemeinen Umrissen die Verehrung dieses Elements in vedischer Zeit zu schildern. Der RV. unterscheidet Wasser aller Art; er nennt die des Himmels, die welche strömen und aus Brunnen oder Quellen stammen oder zum Meere streben?); man unterscheidet nicht nur die Wasser in Himmel, Luftraum und Erde, sondern auch die, die jenseits und diesseits der Sonne sind 3); ihr Spross ist Agni, Kacyapa, Indra 4); die Götter In mannigfachen Wendungen selbst geniessen davon 5). schildert man die mātrtamāh, amrtasya pátnīh (TS. I, 4, 1); selbst bei dem ceremoniellen Rasiren für die Diksa werden die Wasser angerufen , zum Leben, zur Langlebigkeit, zum Ansehen'. Mehr als diese allgemeinen Wendungen interessirt die rituelle Unterscheidung der Wasser nach ihrer Herkunft im Ritual; denn das Wasser ist mit dem Ort seines Ursprunges durch ein inneres Band verknüpft und hat andere Kräfte, jenachdem es aus einem See, einem Strome, vom Regen oder von einer Leichenstätte stammt. Nach dieser Herkunft wird die Anwendung verboten oder vorgeschrieben; Wasser, das auf einem Kirchhof zusammenströmt, wird bei einer auf den Tod des Feindes abzielenden Ceremonie empfohlen, während bei einer anderen Gelegenheit verboten wird , aus stehendem Gewässer' zu schöpfen, weil dieses Varuna gehört und Varuna das Opfer ergreifen würde 6).

<sup>1)</sup> Abhandlungen der Berliner Ak. d. W. 1898, S. 1-69.

²) VII, 49, 2; cf. TBr. III, 1, 2, 3: yā divyā — yā antarikse uta pārthivīyāh — kūpyāh — nādyāh samudriyāh — vaiçantīr prāsacīr; II, 7, 15, 3 ff.

<sup>\*)</sup> RV. III, 22, 3. TS. IV, 2, 4 f.

<sup>4)</sup> TS. V, 6, 1 a etc.

<sup>5)</sup> TS. V, 6, 1°.

<sup>°)</sup> TS. VI, 4, 2, 3. 4; Çat. Br. XIII, 8, 4, 6.

Bei dem Rājasūya werden 17 verschiedene Arten des Wassers gebraucht, offenbar um die geheimen Kräfte, die in ihnen je nach ihrem Ursprung enthalten sind, dem Opferer zuzuleiten: Wasser aus der Sarasvatī, mit dem Strom fliessendes, gegen oder zur Seite hin fliessendes u. a. 1). Mit dem Spruch marutam ojah schöpft man die gegen den Strom fliessenden' Wasser (an deren Stelle auch ,Hagel' gewählt werden kann); hierdurch soll das widerspänstige Wesen der die vic bedeutenden Maruts zum Ausdruck kommen. Beim Açvamedha wird den kūpyābhyah, kūlyābhyah, vikaryābhyah u. s. w. mit einer bis ins Einzelne gehenden Unterscheidung wie vahantībhyah, parivahantībhyah, samantam v., çīghram v., çībham v. je ein Homa dargebracht<sup>2</sup>). Bei dem Somaopfer wendet man zwei Arten von Wasser an, solche die vor Sonnenuntergang aus einem Fluss geschöpft sind, der sich durch einen Berg bricht und die Ekadhanāh, die man frühmorgens aus fliessendem Wasser holt (VMyth. I, 213).

Bei kleineren Opfern wird ein so genauer Unterschied nicht gemacht. Es genügt, dass immer Wasser vorhanden ist, um verschiedene Ceremonien zu begleiten. Man benützt es, um das Havis und die Opfergefässe zu weihen; wenn man einen Spruch an Rudra gesagt, Raksas, Asuras, Manen erwähnt hat, ist es nötig, um den bösen Einfluss zu beseitigen, die sühnenden Wasser zu berühren 3); sie wehren die Dämonen ab 4) und darum stellt man zu Häupten der Wöchnerin einen Krug voll hin 5). Bei den Totenceremonien sind besonders die dem Toten geltenden Wasserspenden des Udakakarman bemerkenswert, die von den Verwandten während des Bades oder nachher

¹) Weber, Rājasūya 33 ff. nach Kāt. XV, 4, 22 ff.; TS. I, 8, 11, 1 (Komm. vol. II, p. 121).

<sup>2)</sup> Ap. XX, 11, 17 ff.; TS. VII, 4, 13. Cf. auch die Ab-işţakāḥ TS. IV, 3, 1; TBr. III, 12, 7; TĀr. I, 24.

<sup>3)</sup> Āp. XXIV, 2, 9; Kāt. I, 10, 14.

<sup>4)</sup> TS. II, 6, 4, 4: āpo vai raksoghuih u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pār. I, 16, 22.

gebracht werden. Wer einen Eid leistet, ruft dabei die apo aghniyāh und Varuna an1); die Fusstapfe des Pferdes, das man auf die Stelle treten lässt, von der Thon zur Ukhā genommen werden soll, wird mit Wasser begossen (TS. IV, 1, 29 vol. IV, p. 30). Vielfach sind die Beziehungen, in die man die Ceremonien zu den Wassern des Himmels, zum Regen setzt. Wenn man Wasser einschlürft, bedient man sich der Worte vrstir asi, vidyud asi — jahi (Kāt. IV, 15, 4, 5); wenn der Prastara am Ende des Opfers in das Feuer geworfen wird, ruft man ihm die Worte zu divam gaccha tato no vrstim eraya (TS. I, 1, 13h); die Opferformeln ā çrāvaya, astu çrausat, yaja, ye yajāmahe, vasat können Mittel sein, um den Regen zu bewirken; denn ā crāvaya erzeugt den voraus sich erhebenden Wind, astu grausat das Zusammenballen der Wolken, yaja den Blitz, ye yajāmahe den Regen, vasat den Donner (TS. I, 6, 11, 3, 4). Viele Ceremonien haben den Zweck, direkt den Regen herbeizuführen. Man wählt dann Tiere oder sonst Gegenstände von schwarzer Farbe, z. B. TS. II, 1, 8, 5: ein Tier schwarz, mit weissen Flecken und abwärts gebogenen Hörnern: prājāpatyam krsnam ā labheta vrstikāmah — kṛṣṇo bhavaty etad vai vṛṣṭyai rūpam — çabalo bhavati vidyutam evāsmai janayitvā varsayati, avāçrngo bhavati vrstim evāsmai ni yacchati. In anderer Weise kommt diese Forderung bei der Kārīrīsti<sup>2</sup>) zum Ausdruck, bei der ein schwarzes Gewand mit schwarzen Franzen, ein schwarzes Fell und ein schwarzes Pferd notwendig sind (Ap. XIX, 25, 16 ff.) sowie Grütze von Kharjūra oder Karīrafrüchten, die mit einer schwarzen Süssigkeit zusammengerührt werden. Diese schwarze Farbe gilt als die Gestalt des Regens'8).

Es scheint mir zu beachten, dass in Indien in Beziehung zum Regen auch die Manen stehen. Zu der Erzählung Na-



<sup>1)</sup> TS. I, 3, 110 (Komm. I, 551). Cf. Oldenberg, Rel. d. V. 520.

<sup>2)</sup> Rituallitt. 120; Caland, Wenschoffers 6 (9).

<sup>3)</sup> Über andere Ceremonien siehe Oldenberg, Rel. d. V. 359. 507; Rituallitt. 173 u. s.; Caland, Altind. Zauberrit. p. 140.

kulas, dass die Manen den anāstika bhūtas Leben geben, fügt der Komm. die Erklärung vrstidvara hinzu (Mbh. XII, 12, 4). Der Grund scheint folgender zu sein: Alle Aşţakā's werden in der dunklen Hälfte des Jahres begangen 1). .Am 13. Tage in der dunklen Hälfte von Acvina und unter Magha in der Regenzeit, entlässt - nach einem von Caland l. c. citirten Ausspruch des Brahmapurāna — Yama die Pretas und Pitaras aus seiner Wohnung unter die Menschen' und nach Atri bleiben die Pitaras auf der Erde bis die Sonne in das Zeichen des Skorpions tritt. Die Mitte der Regenzeit war also die besonders geeignete Zeit zur Verehrung der Manen. Wenn einzelne Familien, wie die Angiras und wie ich glaube auch die Maruts, aus dem Totenreich unter die Götter versetzt und zu Spendern des Regens werden, so wird die mit Beginn des Pitryāņa ungefähr zusammenfallende Regenzeit die Veranlassung dazu gewesen sein. Dafür dass die Manen allgemein als Regenspender angesehen werden, ist mir ausser dem angeführten Kommentar keine Stelle gegenwärtig. Der Aberglaube aber, dass der Geweihte sich nicht unbedeckt dem Regen aussetzen soll<sup>8</sup>), dass die davon betroffene Opferspeise sich zur Darbringung nicht eigene<sup>3</sup>), dürfte eben aus der Beziehung zu erklären sein, in der man sich Regen und Manen dachte.

Wie bestimmte Tiere und Pflanzen als feuerhaltig gelten, so stehen dem Wasser gewisse Elemente des Tier- und Pflanzenreiches nahe, die bei den darauf bezüglichen Ceremonien zur Verwendung kommen. Unter den Tieren vor allem der Frosch, der bei einzelnen auf Kühle und Regen bezüglichen Ceremonien gebraucht wird<sup>4</sup>), die Schlange und Ameise; von Pflanzen ausser dem Karīra resp. Kharjūra,

<sup>1)</sup> Rituallitt. 94 ff.; Caland, Über Todtenverehrung p. 44 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ISt. XIII, 291; Mān. ÇS. II, 1, 2, 32. 36.

<sup>8)</sup> Rituallitt. pag. 182.

<sup>4)</sup> Bloomfield, Contributions II (AJPh. XI) 24 ff.

Vetasa, Avakā, Mandūkaparnī, Dūrvā u. a. 1). Die Beziehungen der Schlange und Ameise zum Wasser sind bekannt. Winternitz hat in seinem Sarpabali Beispiele dafür gegeben, dass die Schlange bei allen Völkern dem Wasser nahestehend gedacht und noch heut in Indien zumeist an Teichen und Bäumen verehrt wird. Die Ameisen haben im indischen Volksglauben mancherlei, nicht immer erkennbare Bedeutung<sup>2</sup>); es ist aus mehreren Stellen ersichtlich, dass sie auch zu dem im Boden befindlichen Wasser in Beziehung gedacht werden: als sie die Sehne von Makha's Bogen durchbeissen sollen, äussern sie den Wunsch yatra kva ca khanāma tad apo 'bhitrṇadāmeti, und darum stossen die Ameisen, wo immer sie graben, auf Wasser<sup>3</sup>).

Im RV. selbst werden in den Liedern I, 23, 16 ff.; III, 33; VI, 50, 7; VII, 47, 49; X, 9. 30. 75 und einigen anderen Stellen von geringer Wichtigkeit Wasser aller Art und besonders die Ströme angerufen. Tritt in den vedischen Hymnen und im Kultus die Verehrung der Ströme nicht unmittelbar in den Vordergrund, so durchzieht doch ihre heiligende und sühnende Kraft das ganze Ritual. Selbst bei der Ceremonie der Scheitelschlichtung nennt man den Namen des Stromes, dessen Ufer man bewohnt (Rituallit. 43. 44); auf ein sakrales Reinigungsbad in den Fluten der Sarasvatī weist X, 17,

¹) Bloomfield l.c.; u.a. auch die darbhās: TĀr. ed. BI. p.524 citirt apo vai darbhāh als Erklärung zu der Vorschrift (V, 10, 6): yatra darbhā upadīkasamtatah syus tad udvāsayed vṛṣṭikāmasya / etā vā apām anūjjāvaryo nāma yad darbhāh —

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. u. a. Weber, Rājasūya p. 12<sup>4</sup>, 104<sup>2</sup>, 109<sup>1</sup>; Oldenberg, Rel. d. V. 500; MS. II, 2, 1 (p. 15, 13); 6, 1 (64, 6); III, 1, 3 (4, 15); IV, 3, 1 (39, 12); KCS. XXVI, 1, 6.

<sup>\*)</sup> TĀr. V, 1, 4. Cf. V, 2, 9: ūrjam vā etam rasam prthivyā upadīkā uddihanti — yad valmīkavapāsambhāro bhavati, ūrjam eva rasam prthivyā avarundhe. TBr. I, 1, 3, 4 Komm. p. 71 u. s.; Bloomfield, Sev. h. p. 18. Über das Verhāltnis von Maulwurf und Ameise zum Regen siehe E. H. Meyer, Gandharven-Kentauren S. 156—157.

namentlich v. 10 hin. Ob es heilige Badeplätze gab, wissen wir nicht. Aber die weite Verbreitung und das Ansehen der Tīrthas in der späteren Zeit — man vergleiche das Anuçāsanaparvan (Mbh. XIII, 25) — macht es nicht unwahrscheinlich, dass auch in der vedischen Zeit an den Ufern der damals besonders gepriesenen Ströme bevorzugte heilige Orte bestanden.

Von Göttern wird zu ihnen ausser Indra, Sonne, Mond, Wind u. a. Apām napāt in besondere Beziehung gesetzt. Was ich über ihn denke, habe ich vol. I, 365; II, 133 auseinandergesetzt und meine dort ausgesprochene Ansicht ist durch die nachfolgenden, einander zum Teil widersprechenden Arbeiten 1) nicht erschüttert worden; eher würde ich mich dazu verstehen in ihm ausschliesslich einen Wasserdämon zu sehen als einen Gott des Blitzes, von dem man nicht, ohne gegen die Anschauungen des ganzen Rituals zu verstossen, sagen könnte yám víprāsa tlate adhvarésu?). Jene ausschliessliche Beziehung auf die Wasser wird aber nicht den Tatsachen gerecht, dass Apām napāt ein keineswegs unursprüngliches Lichtelement beigemischt ist, dass in Indien der Mond ein Wassergott ist und der ganzen indischen Litteratur (und nicht nur ihr) sein Wesen als rasātmaka gilt. Man vergleiche neben anderem, was früher gesagt wurde, Süryasiddh. 12, 24.

## Ahi budhnya.

Während nach m. M. Apām napāt ein Wassergott nur auf indirektem Wege geworden ist und auch der Name selbst ihn zu einem "Sohn", nicht zu einem "Herrn" der Wasser macht, glaube ich in einem andern Wesen einen unmittel-

¹) Magoun, JAOS. XIX, 2 p. 137 ff., AJPh. XXI, 274 ff. (= chainlightning); Gray, Arch. f. Rel. III, 18 ff., überschätzt den iranischen apām napā in seinem Wert für die Erklärung.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dem Liede X, 30 entspricht im Ritual der Vasişthas VII, 47.

baren Wasserdämon zu erkennen. Er wird nicht oft und immer nur in belanglosen Versen neben anderen Gottheiten erwähnt; aber seine Beziehung zu den Wassern und 'der Tiefe der Wasser' ist doch sofort schon aus dem Namen deutlich ¹).

Das Ritual gibt uns über Ahi-budhnyas Wesen, den es wiederholt und zwar im Zusammenhang mit den Feuern nennt, keine brauchbare Auskunft. Wir finden ihn in der Anrede an dasjenige Gärhapatyafeuer, das nicht mehr verwendet wird <sup>2</sup>). Wie die Schlange ihre Haut abstreift und verjüngt erscheint, so tritt hier ein neues Feuer an Stelle des alten, und lediglich dieser Symbolismus, keine innere Wesenseinheit, liegt der Anrede in diesem Fall zu Grunde. Für die Zeit des

<sup>1)</sup> RV. I, 186, 5: áhir budhnyà, sindhu, apám nápāt — VI, 49, 14: áhir budhnyò adbhír arkath — VII, 34, 16: abjám ukthair áhim grnīse / budhné nadinām rájassu sidan // 35, 13: ajá ékapād, áhir budhnyàh, samudrá, apám nápat X, 93, 5: utá no náktam apám vrsanvasū sáryāmásā sádanāya sadhanyà / sácā yát sády esam áhir budhnésu budhnyàh // VS. X, 19. TS. I, 8, 14k: samávavrtrann adharāg údīcīr áhim budhníyam ánu samcárantīk / táh párvatasya vrsabhásya prsihé návac caranti svasica iyānāh // ...

²) Āp. XI, 15, 1; TMBr. I, 4, 11. Ausführlicher das Ait. Br. III, 36, 5: tāsu (prajāsu) ahinā budhnyena paroksāt tejo 'dadhād esa ha vā ahir budhnyo yad agnir gārhapatyah und TS. I, 5, 4: bhūmir bhūmnā dyaur varinety dhāçisaivainam ādatte | sarpā vai jīryanto 'manyanta | sa etam Kasarpīrah Kādraveyo mantram apaçyat | tato vai te jīrnās tanūr apāghnata | sarparājāiyā rgbhir gārhapatyam ādadhāti | punarnavam evainam ajaram kṛtvādatte — yat sarparājāiyā rbhir g. ādadhāty annādyasyāvaruddhyai (VII, 3, 1). An andrer Stelle wird das Anvāhāryapacana so angeredet: Āp. VI, 24, 6 (annam me budhnya pāhi tan me gopāyāsmākam punar āgamāt), das Āvasathyafeuer TBr. I, 1, 10 (p. 24), III, 7, 4, 6; Āp. V, 27, 10. Cf. noch Lāt. II, 2, 22 ahir iti prajahitam [upatistheran], aja iti gārhapatyam; TMBr. I, 4, 11. 12.

RV. gibt die mehrfach bemerkbare Verbindung ,des Drachen der Tiefe' mit den Strömen den Ausschlag, und ich glaube, dass hier ein Rest vom Quellenkult vorliegt, deren geheimnisvolles Emporspringen zu der Schöpfung Ahi-budhnyas führte. Die Schlange ist, auch wenn gelegentlich ,den himmlischen Schlangen' geopfert wird, ein chthonisches Wesen, und als die Mutter der Schlangen gilt ,diese Erde'1). Die mythischen Schlangen wie Çeşa (cf. z. B. Bhartrhari I, 35), Kumuda (Rghv. XVI, 76: antarhradavāsin), Vāsuki, dem beim Hausbau (Gobh. IV, 7, 41) ,nach unten' geopfert wird, sind Wesen der Tiefe<sup>2</sup>).

Über aja ekapād, über den Macdonell alle bisher ausgesprochenen Ansichten zusammengestellt hat, spreche ich keine Meinung aus, unser spärliches Material fordert hier zur Entsagung auf. Die Verse TBr. III, 1, 2, 8 sind nicht hoch zu bewerten.

#### Trita.

Es ist bisher nicht möglich gewesen Trita näher zu bestimmen und ich glaube nicht, dass die Beschaffenheit der ihn erwähnenden Stellen uns zu der Erkenntnis des vorhistorischen Namens gelangen lassen wird. Macdonell hat alle gewissenhaft gesammelt und zu seiner Erklärung Tritas als Blitzgott<sup>3</sup>) verwendet; aber ich finde nicht, dass er Recht hat und Apām napāt mit Trita irgendwie als identisch erwiesen ist. Ausser ihm ist Bloomfield zu nennen, der in T. ,the scape goat of the gods' sieht<sup>4</sup>) und Johannson<sup>5</sup>). Mir scheint nicht, dass es möglich ist, die versprengten, in einzelnen Hymnen nur noch

<sup>1)</sup> TS. VII, 3, 1, 3; TBr. I, 4, 6, 6; II, 2, 6, 2; Ait. Br. V, 23, 1; TMBr. IV, 9, 6: iyam vai sarpato rājāt oder sārparājāt.

<sup>2)</sup> TBr. III, 1, 5, 11 für Ahi ein bhūmikapāla.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) JRAS. 1893 Mythological Studies in the Rgveda.

<sup>4)</sup> PJAOS. 1894 CXIX; Contributions VII, 430 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bijdrag till Rigvedas tolkning p. 7 ff.; J. lässt die Frage nach der ursprünglichen Bedeutung offen.

andeutungsweise verbauten Reste der Tritamythologie zu einem Bilde zu gestalten, und möchte mich darauf beschränken, einige Momente hervorzuheben, die nicht hinreichend gewürdigt sind. Der Trita an vielen Stellen beigelegte Name aptya mag der Etymologie nach auf ap zurückgehen, das mit der Anlass zu der Erklärung Tritas als Blitzgott gewesen ist und ätiologisch auch die TBr. III, 2, 8, 10. 11; Mbh. IX, 36, 8; XII, 13174 (341, 46) (und bei Sāyaņa zu RV. I, 105) zu findenden Geschichtchen hervorgerufen haben kann 1); aber nach meiner Meinung ist es ein alter Eigenname, der Trita so beigelegt wird wie Indra die Bezeichnung Kauçika, Gautama oder Agni der Beiname Angiras. Im RV. wie in späterer Zeit ist der Plural aptuah Name einer ganzen Klasse von Wesen, Göttern oder Menschen, die Ait. Br. VIII, 12, 4 neben den Sādhyas zwischen Vasus, Rudras, Ādityas etc. einer- und Maruts, Angiras andrerseits stehen 2); weiterhin werden in demselben Text (14) Āptyas und Sādhyas derselben dhruvā madhyamā pratisthā diç als Götter zugewiesen, in der einige Könige der Kurupancalas, Vaças und Uçīnaras zur Königswürde geweiht werden. Auch das Ritual kennt ihren Namen und lässt den drei Aptyas Trita, Dvita, Ekata, nördlich vom Vihāra die Wasserspende hingiessen 3). Das Çat. Brāhm. erzählt, dass sie aus dem Speichel Agnis entstanden, der unwillig darüber, dass er mit Gewalt aus

¹) Geldner, VSt. III, 169. Die Brunnengeschichte kann wahr sein; notwendig ist das nicht. Der RV. kennt eine ganze Reihe von ähnlichen Sagenmotiven: ausser bei Kutsa bei Bhujyu (I, 116, 4; 117, 14; 118, 6; 182, 6; VII, 68, 7), Rebha, Vandana (I, 112, 5; 116, 24; 117, 4; 119, 6; X, 39, 8. 9), Atri (I, 116, 8; 117, 3). Daneben die Erzählung von der vergrabenen Scheibe, Schale, dem Schatz. Der Ursprung wird mannigfach und keineswegs immer geschichtlich sein.

<sup>2)</sup> Zu Çat. Brāhm. XIII, 4, 2, 16 vgl. Weber, Rājasūya pag. 114. Mir scheint, dass Āpya eine (auch im TBr. befindliche) Nebenform zu Āptya ist.

<sup>\*)</sup> Çat. Br. I, 2, 2, 18; 3, 1; TS. I, 1, 8 q. VS. I, 23; cf. Neu-Vollmondsopfer p. 43.

den Wassern entführt wurde, diese bespie 1). Die so entstandenen schweiften mit Indra umher, wie ein Brahmane dem König folgt und nahmen, als er Viçvarūpa erschlagen hatte, die Schuld auf sich. Wenn man das Spülwasser beim Opfer für sie ausgiesse, wische das Opfer an ihnen seine Sünde ab. Der Gedanke, dass Trita die Sünde und anderes Böse auf sich nehme, ist alt und schon RV. VIII, 47, 13 ff. bekannt, wie immer man über Ursprung und Bedeutung des Geschichtchens denke. Für die Beurteilung der einzelnen Namen scheint mir aber wichtig, dass der RV. nur trita und dvita, der Avesta nur thrita kennt; dvita und ekata also frei hinzu erfundene Namen zu sein scheinen<sup>2</sup>), die man nach trita formte, um eine Mehrzahl von Äptvanamen zu gewinnen 5). trita āptya ist nicht der Āptya, sondern ein Āptya d. h. ein Ahnherr des Geschlechtes, der vornehmste dieser Klasse, sowie Agni ein Angiras ist; RV. X, 120, 6 wird auch Indra, der Gehilfe und Freund Tritas, als inátama aptyá aptyánam in den Kreis einbezogen. Aptva kann nicht von dem avestischen Athwya getrennt werden4) und Trita ist identisch mit dem iranischen Thrita, der als Arzt gilt und von Ahuramazda tausend heilkräftige Pflanzen empfing. Wie längst bekannt, lassen sich aber Veda und Avesta in diesem Punkte nicht

<sup>1)</sup> Eine andere Erzählung MS. IV, 1, 9 (S. 12). Vgl. ferner Komm. TÄr. II, 37 tritah nāma kaçcid purusah / sa ca paurodāçikakānde angārenodakapāvanād nispanna iti crutah, [v. l. dārçakānde angārenodapātanāgnisu utpannah]. Es erinnert an die Erzählung, dass die Angiras aus den Kohlen von Prajāpatis Samen hervorgingen (VMyth. II, 173). Das Beispiel der Angiras zeigt, dass solche Geschichten nichts gegen den historischen Charakter einer Familie beweisen; sie sind als Stammeslegenden anzusehen.

<sup>2)</sup> Auch Fick, VWB. I 229 sieht in dvitá eine Fiktion.

<sup>3)</sup> Die ursprüngliche Bedeutung von Trita muss dahin gestellt bleiben. Sein Zusammenhang mit altir. triath "Meer" (Fick I 63; Johansson, IF. IV, 143) scheint ebenso unsicher wie die Herleitung von tri 'drei".

<sup>4)</sup> Bartholomae, IForsch. I, 180; Johansson, Bigdrag till Rigvedas Tolkning p. 7.

ganz vergleichen. Vivanhvant war der erste Mensch, der Soma presste, Yima wurde sein Sohn; Athwya presste als zweiter, Thraētaona war sein Sohn, Thrita als dritter, Urvākhsaya und Keresāspa waren seine Söhne; die indische und iranische Mythologie weichen also in ihrer Genealogie von einander ab, insofern diese Athwya und Thrita-Trita von einander trennt. Aber der Sohn Athwyas Thraetaona und Trita sind einander durch ihr Werk ähnlich, weil jener den Aži Dahāka mit seinen drei Köpfen, dieser den Vicyarūpa triçīrşan schlägt. Daraus, dass Thraētaona an andrer Stelle (Yt. 5, 33; 9, 13; 15, 23) vīsō puthrō āthwyānōis vīsō sūrayā heisst, werden wir aber entnehmen können, dass āthwya auch im Avesta ein Gentilname wie im Veda war. Thrita haben die Eigenschaft als Somapresser gemeinsam. Wie im Avesta Thrita als dritter den Trank keltert, so ist Trita ein Opferer, in dessen Hause Indra zu Gaste ist<sup>1</sup>), und, wie Vivasvant, zum nomen honorificum des gewöhnlichen Opferers 9) geworden. Der Reihe von alten Opferern Vivanhvant, Athwya, Thrita können wir aus dem Veda also wenigstens Vivasvant und Trita gegenüberstellen; āptya findet dagegen in ihm im Singular keine selbständige Verwendung 8).

<sup>1)</sup> Cf. die Verse 9-11 bei Macdonell. II, 11, 20; VIII, 52, 1.

<sup>12, 16:</sup> yát sómam indra vísnavi yád vã gha tritá äptyé | yád vã marútsu mándase sám indubhih ||

<sup>2)</sup> Macdonell 12—14: IX, 32, 2:

åd īm tritásya yósano hárim hinvanty ádribhih / índum índräya pítáye //

<sup>34, 4; 38, 2; 102, 2 (86, 20?).</sup> Die "Jungfrauen Tritas" sind wie die Töchter Vivasvants RV. IX, 14, 5, die zehn Harits u. s. w. die zehn Finger des Opferers oder kelternden Priesters VMyth. I, 478; Macdonell p. 437. Auch der früher besprochene Vers IX, 95, 4 (VMyth. III, 39; tritó bibharti várunam samudré), in dem Varuna = Soma ist, wird unter Trita den Opferer verstehen; den irdischen wie den himmlischen. VIII, 41, 6 beruht auf einem Missverständnis des Dichters (VMyth. III, 64).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ausgenommen vielleicht

V, 41, 9<sup>ed</sup>: panitá äptyő yajatáh sádä no várdhän nah çánsam náryo abhistau //

Ich sehe nicht, wie wir weiter kommen könnten als bis zu diesem Punkt: es existirte ein altes vorhistorisches Geschlecht der Äptyas, zu dem in Iran Thraētaona, in Indien Trita gehört. Wir können nicht feststellen, ob Trita aus einem im Geschlechte der Äptyas verehrten Gott zum Heros geworden oder umgekehrt von der Erde als Ahnherr der Äptyas zum Himmel hinaufgestiegen ist. Götter und Heroengeschichte fliessen hier unlösbar ineinander. Wäre ersteres anzunehmen, so würde mir die Deutung auf einen alten Himmelsgott als die annehmbarste erscheinen IX, 37, 4:

sá tritásyádhi sánavi pávamāno arocayat | jāmibhih sáryam sahá¹) ||

wäre er ein Mensch, so wäre es der Ahnenkult der Āptyas, der sich in seinem Namen — wie andere in Manu — einen Ahnherrn geschaffen hätte, der so wie Kutsa, Kanva von Indra Hilfe empfing<sup>2</sup>) und auch gleiche Feinde wie er bekämpft<sup>3</sup>), andrerseits aber nach der Brähmanaerzählung Indras Schuld auf sich nimmt. Wollte man durchaus an der Etymologie festhalten, so hätten wir ein Geschlecht, das seinen Ursprung vom Wasser herleitete, wie Bhrgu aus den Flammen von Prajāpatis Samen oder wie die Angiras aus den "Kohlen"; es lebt in gewissen ihnen dargebrachten Wasserspenden beim Opfer fort, die man als eine Art Manenspende betrachten kann, deren ursprüngliche Bedeutung geschwunden war.

aber v. 10 folgt trita: vișno astoși bhūmyásya gárbham tritó —; es könnte also sein, dass auch hier wieder dieser gemeint ist.

¹) Cf. auch IX, 102, 3: mímīte asya (tritásya) yójanā ví sukrátuh; V, 54, 2: — marutah — sám vidyútā dádhati váçati tritáh (cf. V, 58, 6 krandatu dyaúh; 59, 8) sváranty ápo 'vánā párijrayah. Aber andere Stellen fügen sich nicht; daher ziehe ich die andere Erklärung vor.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II, 11, 19; X, 8, 8; 48, 2; 99, 6. Die Maruts helfen II, 34, 10; VIII, 7, 24.

<sup>\*)</sup> I, 52, 5 (Vala); 187, 1 (Vrtra); X, 99, 6 (Varāha).

# Vișnu. Pūșan. Açvins.

Kleinere Gottheiten.

## Visnu.

Gegenüber den Göttern, die den Vordergrund der vedischen Mythologie beleben, Indra, Soma, Varuna, Agni, tritt einer noch stark zurück, der späterhin den Vorrang vor allen gewonnen hat und zu einer der populärsten Gottheiten Indiens wurde: Visnu. Eine Untersuchung der vedischen Überlieferung zeigt deutlich den Abstand der vedischen von der klassischen Zeit. Mandala II, III, IV nennen Visnu nur 7 mal in 7 Liedern, V 8 mal in 5, VI 7 mal in 7, VII 16 mal in 8, VIII 16 mal in 13 1) und diese schwache, erst in VII, VIII sich schärfer abhebende Betonung findet ihre Erläuterung in der Bedeutungslosigkeit des Inhaltes der Mehrzahl dieser Stellen. Die drei Verse in Buch II z. B. besagen so gut wie nichts 2); aus keinem der Bücher, mit Ausnahme von

```
1) II, 1, 3; 22, 1; 34, 11 | kein Vokativ.

III, 54, 14; 55, 10

IV, 3, 7; 18, 11 (ein Vokativ).

V, 3, 3; 46, 2 (Vok.) 3. 4; 49, 3; 51, 9; 87, 1. 8.

VI, 17, 11; 20, 2, 21, 9; 48, 14; 49, 13; 50, 2; 69, 8 (Vok.).

VII, 35, 9; 36, 9; 39, 5; 40, 5; 44, 1; 93, 8; 99, 1—3. 6. 7 (Vok.);

100, 1. 2 (Vok.) 3. 4. 6.

VIII, 3, 8; 9, 12; 12, 16. 27; 15, 9; 20, 3; 25, 12. 14; 27, 8 (Vok.);

31, 10; 35, 1. 14; 52, 3; 54, 4; 77, 10; 83, 7 (Voc.).

I (22 in 9); IX (8 in 8); X (11 in 10).

1 II, 1, 3: tvám vísnur urugáyó namasyáh

22, 1: sómam apibad vísnuná sutám yáthávaçat |

34, 11: tán vo mahó maruta evayávno
```

vísnor esásya prabhrthé havámahe / Oder IV, 3, 7: — pustimbhardya püsné — vísnave urugdydya

Digitized by Google

I und VII, die selbständige Visnulieder enthalten, kann man entnehmen, dass Visnu als eine lebendige Macht galt, die Denken und Glauben beherrschte, und etwa wie Indra ein Lieblingsgott der vedischen Stämme war. Es folgt daraus nicht, dass Vișnu jünger als Varuna, Indra gewesen sein muss; gelegentliche Streiflichter verraten vielmehr, dass ausserhalb der vedischen Familien eine ausgebildete Visnumythologie vorhanden war, die durch bestimmte Traditionen sich von anderen Kultkreisen sichtbar unterscheidet und allmählich, zunächst in einigen Schlagworten, in die Überlieferungen der vedischen Stämme eindringt. Ein lehrreiches Beispiel ist die Indra-Vrtrasage. Visnu bildet hierin ein entbehrliches Element. In der Mehrzahl der Stellen steht Indra allein auf dem Kampfplatze und nur in einzelnen Fällen tritt Visnu in Aktion. Die drei Schritte, die er z. B. IV, 18, 11; VIII, 12, 27; 52, 3 für Indra tut, sind eine ganz überflüssige Sache und hier auf den Vrtrakampf aus dem Visnuitischen Sagenkreise übernommen, um beide aus irgend einem für die Verehrer wichtigen Grunde mit einander zu verknüpfen. Auch die Lieder, welche die Freundschaft beider Götter betonen 1), meinen damit wohl mehr die Freundschaft ihrer Verehrer oder die Anpassungsfähigkeit der zu Kompromissen geneigten vedischen Theologen und deuten durch ihre Farblosigkeit an, dass es doch seine

<sup>18, 11:</sup> áthábravid vytrám índro hanisyán sákhe visno vitarám ví kramasva

Dazu noch Indravisnū 2, 4 (Aufzählung von Göttern), 55, 4 (ebenso).

¹) I, 22, 19; 61, 7; 85, 7; 155, 1. 2; II, 22, 1; IV, 2, 4; 18, 11; 55, 4; VI, 17, 11; 20, 2; 69; VII, 99, 4—6; VIII, 3, 8; 10, 2; 12, 16. 27; IX, 56, 4; 100, 6; X, 66, 4; 113, 2. Vāl. IV, 3 einschliesslich der bloss durch den Dual ausgedrückten Gemeinschaft. Macdonell p. 39. Cf. z. B.

<sup>156, 4:</sup> vrajám ca vísnuh sákhiváh apornuté //

<sup>5:</sup> A yó viváya sacátháya daívyah indrāya visnuh sukite sukittarah /

Der Vers stammt von einem Visnuiten, der seinen Gott höher stellt als Indra. VIII, 31, 10: visnoh sacabhivah ist vorsichtiger.

Schwierigkeiten hatte, beide Götter unter einen Hut zu bringen. VI, 69 z. B. ist eine kosmogonische Verherrlichung beider, mythologisch ohne Wert. Die Schritte Visnus werden v. 5 auf Indra übertragen und der Dichter weiss in seiner Einladung beider zum Somaopfer nichts weiter zu sagen als etwa ná párā jique katarác canaínóh / indrac ca visno yád ápasprdhetham tredhá sahásram ví tád airayetham, eine Anspielung auf eine, wie es scheint, hieratische Erzählung, die wir TS. VII, 1, 5, 5; Ait. Br. VI, 15, 10 ff.; MS. II, 5, 3 (50. 51) finden 1). In der vedischen Zeit brauchte Indra trotz einzelner Versicherungen der Poeten den Visnu noch weniger als dieser den Indra. Das ergibt sich auch aus den p. 236 angeführten Erzählungen der Brahmanalitteratur. So überlässt IS. VI, 5, 1, 1 Vrtra seinem Gegner das Ukthya und als Indra zum 3. Male den Donnerkeil aufhebt, tritt Visnu hinter ihn und sagt jahi. TS. II, 4, 12 wird erzählt, dass Indra den Donnerkeil nicht aufheben kann und Visnu zu Hilfe ruft. Man beachte den Widerspruch, in den sich die spätere Auffassung mit der des RV, setzt; sie kann eigentlich nur bezwecken, Indra herabzudrücken, um Raum für Vișpu zu gewinnen<sup>2</sup>). Der Scenenwechsel bereitet sich in einzelnen Stellen des RV. vor. Çat. Br. XIV, 1, 1, 5 erscheint Vișpu als crestha unter den Göttern, Ait. Br. I, 30, 19 als devanam dvārapah 8). Der späteren Zeit ist der Wandel so vollständig gelungen, dass in einer Erzählung des Mbh. (oben S. 244) Indra voller Furcht zu Visnu eilt und von ihm dessen Energie empfängt; in einer anderen rät Visnu den Göttern Frieden mit Vrtra zu machen: er selbst wolle unsichtbar in den Donnerkeil ein-

¹) atha yā sahasratamy āsīt tasyām indraç ca viṣnuç ca vyāyacchetām sa indro 'manyatānayā vā idam viṣnuh sahasram varkṣyata iti / tasyām akalpetām / dvibhāga indras trtīye viṣnuh. Cf. such VII, 1, 6, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe hierzu ausser Holtzmann die Bemerkungen von Dahlmann (das Mahābhārata p. 236, 237) in Bezug auf das Verhältnis von Indra zu Visnu und zu Civa.

<sup>3)</sup> TS. I, 7, 5, 4; V, 2, 1, 1 heisst es: vienumukhā vai devāh.

Hier hat sich Visnu zur Hauptperson entwickelt, die über Indra steht und den verlegenen Göttern Rat erteilt; wieder ein lehrreiches Beispiel für die Entwicklungsgeschichte der Mythen. Unter diesen Umständen gewinnt die Sachlage in den einzelnen Mandalas vermehrtes Interesse. Indra-Visnu dort in einzelnen Fällen mit einander verbunden werden, ohne dass etwas Wesentliches von ihnen gesagt wird, dann haben wir augenscheinlich nicht das Ergebnis eines naturmythologischen Vorganges, sondern ein kulturund religionsgeschichtliches Kunstprodukt vor uns. das durch die gegenseitige Beeinflussung einander berührender Kulte entstanden ist. Wo der Stamm, der Visnus Kult verbreitete, seine Sitze hatte, ist nicht festzustellen; dass Visnu im RV. girikştt heisst und im YV. so mit den "Bergen" wie Sürya. mit dem Himmel, Varuna mit den Wassern verbunden wird 1). möchte ich nicht hoch veranschlagen.

Weniger durchsichtig ist eine andere nur in leichten Umrissen erkennbare und der Erklärung nicht mehr zugängliche Erzählung, die ebenfalls beide Götter zu gemeinsamer Tat vereinigt. Es handelt sich um den Varähamythus, dessen Trümmer vorwiegend in dem VIII. Buch, also in den Traditionen der Kanvafamilie erhalten sind<sup>2</sup>). Ich halte<sup>4</sup> den

<sup>1)</sup> TS. III, 4, 5.

<sup>\*)</sup> I, 61, 7: asyéd u mātih sávanezu sadyó maháh pitúm papiván cárv ánna / musāyád viznuh pacatám sáhīyān vidhyad varāhám tiró ádrim astā //

VIII, 69, 14: átid u çakrá ohata indro víçvā áti dvişah / bhinát kanina odanám pacyámanam paró girá //

<sup>77, 6:</sup> nír dvidhyad giribhya d dhārdyat pakvám odanám //
indro bundám svátatam //

viçvét tá vişnur ábharad urukramás tvéşitah / çatám mahisán kstrapakám odanám varahám indra emusám //

<sup>(</sup>zu b cf. VI, 17, 11: várdhān yám víçve marútah sajósāh pácac chatám mahisáh indra túbhyam / —)

Versuch, ihn zu reconstruiren für aussichtslos und möchte weder über Ursprung noch über Bedeutung ein Urteil fällen 1). Es ist wie anderwärts, so auch hier möglich, dass die Sage von dem einen Gott auf den andern übertragen ist und die weiterbildende Phantasie beide Götter mit einander zu verbinden sich bemüht hat. Sahen wir doch, dass in den Worten VI, 69, 5: sómasya máda urú cakramāthe ein so individueller Zug wie Viṣṇus ,weites Schreiten' auf Indra übertragen wird.

In anderen Fällen ist es Vişnu, der Indra den Soma bereitet, kredenzt<sup>3</sup>), oder auch mit Mitra-Varuna zusammen Indra preist. Hier zeigt sich deutlich ein Übergewicht der Indraverehrer, die Vişnu zu einem Somapresser machen, während dem Vişnukult das Pressen des Trankes im Allgemeinen ferngelegen hat.

### Die Visnumythologie des RV.

Nur wenige Lieder sind an Visnu allein im RV. gerichtet (I, 22, 16 ff.; 154—156; VII, 100); aber sie geben immerhin ein fest umschriebenes Bild des Gottes; nicht reich an charakteristischen Zügen oder Mythen, aber doch ausreichend, um

VIII, 96, 2: átividdhā vithurénā cid ástrā tríh saptá sánu sámhitā girīnám /—

Dazu noch TS. VI, 2, 4, 2; MS. III, 8, 3 (p. 94, 15 ff.); Kāthaka XXV, 2 (s. oben p. 237); Çat. Br. XIV, 1, 2, 11: atha varāhavihitam, iyaty agra āsīd itīyatī ha vā iyam agre pṛthivy āsa prādeçamātrī tām emūsa itī varāha ujjaghāna — Cf. die Erzählung des Caraka-Br. bei Sāy. zu VIII, 77, 10.

<sup>1)</sup> Geldner will VStud. III, 65 ff. zu viel erklären. Es ist auch manches positiv gegen ihn einzuwenden. VIII, 77, 10 ist kein "elliptischer Satz"; nach TS. VI, 2, 4, 2 bringt Visnu auch den Eber Indra, nachdem dieser ihn zuvor erlegt hat; dem entsprechend ist der Vers ohne Wechsel des Subjekts zu übersetzen: "er brachte herbei 100 Büffel, Reisbrei und Eber".

<sup>\*)</sup> II, 22, 1; VIII, 3, 8; 12, 16.

zu zeigen, dass Visnu längst nicht mehr wie Savitr in den Anfängen mythologischer Entwicklung stand.

Das Bekannteste in seinem Sagenkreise sind ,die drei Schritte'. Ich bin mit Bergaigne, Oldenberg und anderen 1) der Meinung, dass sie sich nicht auf Sonnenaufgang, Zenith und Untergang beziehen, in der Regel auch nicht, wie Hopkins denkt 2), den Weg ,across from horizon to horizon', sondern den durch die drei Reiche Erde, Luftraum, Himmel bedeuten. Das wird meines Erachtens bewiesen durch die Imitation ,der drei Schritte' von Seiten des Opferers (oder gelegentlich auch anderer), die dieser so schreitet, dass Visnus Schritte entweder vom Himmel zur Erde oder umgekehrt dargestellt werden 3). Den ersten Schritt tat V. entlang der Erde, den zweiten im Luftraum, den dritten im Himmel 4). Einige Stellen verlegen aber die Schritte auf die Erde: I, 155, 45); VII, 100, 36); sie scheinen zu jenen in einem gewissen Wider-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. Macdonell S. 38; besonders dessen Abhandlung JRAS. 1895, 165 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> PJAOS. XVI, CXLVIII: of his solar character remain the three steps, indicated by *vi-kram*, step widely', one of which is located in the zenith, and the others cannot be downward or upward (which *vi-kram* would not express) but across from horizon to horizon.

<sup>\*)</sup> Neu- und Vollmondsopfer S. 171, 172. Cf. TS. I, 7, 6, 1: pra vā eso 'smāl lokāç çyavate yah visnukramān kramate suvargāya hi lokāya visnukramāh kramyante; bei der Ukhāceremonie TS. IV, 2, 1: pṛthivīm anu vi kramasva — antarikṣam anu vi kramasva — divam anu vi kramasva — diço 'nu v. kr. TBr. III, 1, 2, 6: tredhā viṣnur urugāyo vicakrame / mahīm divam pṛthivīm antarikṣam /

<sup>4)</sup> Die rituelle Sage erzählt, dass er mit seinen Schritten den Asuras die Welten abgewann. Ait. Br. VI, 15, 11: indraç ca ha vai visnuç cāsurair yuyudhāte tān ha sma jitvocatuh kalpāmahā iti / te ha tathety asurā ūcuh / so 'bravīd indro yāvad evāyam visnus trir vikramate tāvad asmākam atha yuşmākam itarad iti / sa imānl lokān vicakrame 'tho vedān atho vācam —

b) yáh párthivani tribhír id vígamabhir urú krámistorugāydya jīváse //

<sup>6)</sup> trír deváh prthivím esá etám ví cakrame çatárcasam mahitvá!

spruch zu stehen, der nur durch verschiedene bisweilen in dasselbe Lied (I, 22. 155) aufgenommene Traditionen erklärt werden kann, oder durch "mythologische Multiplikationen", wie sie Bergaigne (II, 115 ff.) erläutert hat.

Wie ich schon ausführte, setzt das Ritual sich aus Bräuchen verschiedener Stämme und Familien zusammen und ist durch die sinnvolle Einordnung aller Praktiken in gewissem Sinne als ein Kunstwerk zu betrachten. Schritte sind ein populärer Zug seines Sagenkreises gewesen und darum durch die Diaskeuasten in das Ritual gelangt. Auch in andrer Weise kommt die Dreiheit zum Ausdruck. In der Mehrzahl der Fälle, wo Visnu ein Purodaçaopfer dargebracht wird, bedient man sich dazu einer Dreizahl von Kapālas 1). TS. I, 7, 11 werden ihm ,drei Silben' und ,drei Welten' zugeschrieben. Auch im RV. werden Visnus Schritte gefeiert. Alle Wesen wohnen in ihnen 2). Mit ihnen mass er die Erde aus. Seine drei Schritte oder Fusstapfen sind voller Süssigkeit und versiegen nicht<sup>3</sup>). Am deutlichsten kommt die Verehrung der Fusstapfe in den Liedern I, 22 und 154 zum Ausdruck. Der vedischen Zeit ist im Allgemeinen die in späteren Kultkreisen so üblich gewordene Verehrung der Fusstapfe fremd 4). , Visnus Schritt' bildet ein neues Element des vedischen Kultus und ist aus den Kreisen der Vispuiten in ihn übernommen worden. Interesse haben namentlich einige Verse, die von dem paramám padám sprechen und in Ver-

<sup>1)</sup> Cf. TS. I, 8, 8. 17; TBr. III, 1, 5, 7; Ait. Br. I, 1, 7.

<sup>2)</sup> I, 154, 2: yásyorúsu trisú vikrámanesu adhiksiyánti bhúvanāni víçvā //

<sup>(</sup>VIII, 9, 12: yád vā visnor vikrámanesu tisthatah, açvinā)

<sup>3)</sup> I, 154, 4: yásya tri pūrná mádhunā padáni áksīyamānā svadháyā mádanti /

<sup>4)</sup> Das Ritual schreibt vor, die an das goh pada des RV. erinnernde Fussspur der Somakrayanī in bestimmter Weise kultisch zu behandeln (VMyth. I, 73); bei der Feueranlegung und der Agniciti spielt der Huf des Rosses eine Rolle (VMyth. II, 80; Rituallitt. 162).

bindung damit die Anschauungen der Visnuverehrer jener Zeit vom Leben nach dem Tode zeigen. Es gilt als die Stätte, wo die frommen Männer sich erfreuen, ein Brunnen von Honig fliesst und vielgehörnte Rinder schreiten 1); es leuchtet hell hernieder und bildet die Sehnsucht der frommen Verehrer 2). Die Weisen sehen es immerdar, wie ein am Himmel befindliches Auge (I, 22, 20). Weiter führt noch I, 22, 21:

tád víprāso vipanyávo jāgrvánsah sám indhate vísnor yát paramám padám //

Der Vers sagt, dass es die Sänger sind, die wachsam das paramám padám entzünden und gleichsam als Wächter des Himmelsfeuers gelten. Mir scheint, dass diese Bemerkung zu wenig Beachtung gefunden hat; denn sie erinnert daran, dass Visnu mit dem Feuergott zusammen als Hüter der Dīkṣā 5)

Cf. hierzu III, 55, 10:

visnur gopáh paramám pāti páthah priyá dhámāny amŕtā dádhānah / (Der Dual vām in v. 6 bezieht sich, wie Macdonell richtig erklärt, auf Indra-Viṣṇu, an die das folgende Lied 155 gerichtet ist.)

X, 1, 3: visnur itthå paramám asya vidvån (agnéh) jätó brhánn abhí päti trtiyam //

<sup>1)</sup> I, 154, 5: tád asya priyám abhí pátho açyam náro yátra devayávo mádanti / urukramásya sá hi bándhur itthá visnoh padé paramé mádhva útsah //

<sup>6:</sup> tá vám vástüny uçmasi gámadhyai yátra gávo bhúriçringa ayásah / átráha tád urugāyásya vfsnah, paramám padám áva bhāti bhúri //

I, 155, 5; V, 3, 3; VII, 99, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ausser I, 154, 6 cf. RV. X, 15, 3; AV. XVIII, 1, 45:

dhám pitin suvidátran avitsi nápatam ca vikrámanam ca visnoh /

Hopkins, PJAOS. XVI, CXLVII: ..., Viṣṇu is the first god to represent (what he continues to represent through later ages) the sunhome of souls'. Gehört hierher I, 164, 36: saptārāhagarbhā bhūvanasya réto viṣnos tiṣthanti pradiçā vidharmani? (cf. Henry, actes du X.congrès, I, 1, p. 43 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ait. Br. I, 1, 1; 4, 10; TS. V, 5, 1, 4; TBr. II, 4, 3, 3, 4; III, 3, 7, 6 etc. Wir dürfen annehmen, dass die diksd, nach m. M. von dah herzu-

gilt und Herr des Tapas 1) ist, also zwischen diesen Anschauungen und unserem Verse ein Zusammenhang obzuwalten scheint.

Weder diese Vorstellungen noch das übrige Material gestatten, die verbreitete Deutung, dass Visnu ein Sonnengott war, als unbedingt sicher anzunehmen; sie ist besser als die andere, welche in ihm einen Gott "Schreiter" sieht; denn diese urteilt nach einem einzelnen, wenn auch noch so stark hervortretenden Charakterzuge und rechnet nicht mit der Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit eines langen voraus liegenden Entwicklungsganges, von dem diese drei Schritte als Sediment übrig geblieben sind. Sie vermag auch die Beziehung V.'s zu Tapas und Manen, zum Opfer, zum Havirdhanawagen u. a. nicht zu erklären. Was zu Gunsten der ersteren zu sagen ist, hat Macdonell übersichtlich gesammelt; von besonderem Wert scheinen mir ausser I, 22, 21 noch I, 154, 6; 155, 62); AV. XIII, 2, 31; ferner die Tatsache, dass alles, was auch sonst von Visnu gesagt wird, sich von der Sonnentheorie aus am besten verstehen lässt.

Von anderen Bestandteilen der Visnumythologie dürfte

leiten, aus dem Viṣṇukult herübergenommen ist. Wie dieser dem RV. ziemlich fremd ist, so ist es die Viṣṇu geweihte Dīkṣā. Ich erkläre sie als Weihe zum freiwilligen Feuertode, durch den der Saṃnyāsin zu Viṣṇus Ort gelangt. Die Anschauung der Brāhmaṇas, dass der Vollzieher der Weihe ein Embryo wird, ist daher begreiflich. Von dem Somaopfer, an dem Viṣṇu sonst sehr wenig Anteil hat, ist sie nur ein unorganischer und später angefügter Bestandteil.

¹) AV. V, 26, 7: vișnur yunaktu bahudhâ tápānsy asmin yajāt — Von Priestern steht ihm der Agnīdh vereinzelt näher; doch hat diese Stelle, die andrerseits Indra mit dem Brahman verbindet, wohl keinen besonderen Wert (TS. VII, 1, 5, 7).

<sup>2)</sup> catúrbhih sākám navatím ca námabhih cakrám na vrttám vyátīñr avīvipat /

Cf. auch X, 181, 1: dhātúr dyútānāt savitúc ca visno rathamtarám á jabhāra. Zu den entschiedensten Vertretern der solaren Hypothese gehört Hopkins PJAOS. XVI, CXLVII ff.

die Sage, dass er "die Erde mit Pflöcken ringsum festigte" 1), um ihrer primitiven und gewiss uralten Anschauung willen bemerkenswert sein. Wie Pūṣan eine Reihe bestimmter, ihm ausschliesslich zukommender Epitheta besitzt, so Viṣnu, der durch die unerklärten Worte cipiviṣṭa und nikhurya-pa, ni-bhūya-pa (TS. VII, 3, 15) charakterisirt wird 3). Viele Epitheta der späteren Zeit wie cankhacakrapāṇi, dharaṇidhara u.a. finden wir nicht. nāraṣinha, nārāyaṇa, vāsudeva treten zum ersten Male im Taitt. Ār. (X, 1, 6. 7 resp. 11, 1) auf. Der RV. verrät uns nicht, ob seine Zeit schon die Sage kannte, dass Viṣnu ,4 Monate im Wasser liege", dass er Rāhu das Haupt abschlage und Nektar trinke etc.

Die spätere Vedalitteratur denkt sich Vişnu nicht als einen Gott von grosser Körpergestalt, sondern als Zwerg. Als Besitzer magischer Kräfte haben die Götter die Gabe, beliebige Gestalt anzunehmen. Indra verwandelt sich in einen Widder, auch in ein Pferdehaar oder in eine Sālāvṛkī, die im Interesse der Götter die Erde dreimal umläuft und sie den Asuras abgewinnt (TS. VI, 2, 4, 4). Viṣṇu wird ein

<sup>1)</sup> VII, 99, 3: vy àstabhna ródasī visnav eté dādhártha prthivím abhíto mayúkhaih //

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der anscheinend älteste und schon dem VII. Buch des Rk. bekannte Beiname ist *cipivista*. Man vgl. RV. VII, 100, 6:

kím it te visno paricáksyam bhūt prá yád vavaksé cipivistó asmi / mā várpo asmát ápa gūha etád yád anyárūpah samithé babhútha // Die Komm. wissen es selbst nicht mehr zu erklären; zu TS. VII, 5, 5, 5: paçavah cipir iti [II,5,5,2] crutyantarāc chipiçabdah paçuvācī — zu TMBr. IX,7,8: cipayo raçmayas tair āvistah cipivistah (= Sāy.). Besondere Spenden für V. Çipivi. finden wir, um das hier vorauszunehmen, bei den Darçapūrņamāsāyanas (ÇÇS. III, 2, 2; TS. II, 5, 5: ye (tandulā) madhyamāh syus tān agnaye dātre purodāçam — kuryād, ye sthavisthās tān indrāya pradātre —, ye 'nisthās tān viṣnave cipivistāya crte carum / Anders MS. II, 2, 13 p. 25, 10), bei den Samsrpāmistis (ÇÇS. XV, 14, 4). Von den Yajñatanuistakāḥ heisst die Çipiviṣṭa gewidmete: āsādita; die für Viṣṇu upāvahriyamāna (TS. IV, 4, 9).

Zwerg 1). "Daumengross" 2) wandelt er auf der Erde umher, um die Rakşas zu töten. Wir finden die offenbar sehr populäre Erzählung von dem Zwerge Vişpu im Rāmāyapa (Muir OST. IV, 114) u. s. w., selbst schon im Çatapatha (I, 2, 5, 4), wo die Asuras in ihrem Streit mit den Devas diesen versprechen so viel zu geben yāvad evaişa vişpur abhiçete. Sie setzt sich in das Ritual fort, insofern als Opfertier für Vişpu oder als Dakşipā für den Priester ein vāmana gewählt wird 3).

#### Visnu im Ritual,

Wir begegnen in der rituellen Litteratur öfter dem Ausspruch yajño vai viṣnuh 4), es heisst, dass das Opfer die Gestalt Viṣnus annahm und in die Erde floh 5). Durch den Stand des gegenwärtigen Rituals, in dem sein Name bei kleinen Spenden oder symbolischen Vergleichen sehr häufig wiederkehrt, ohne aber eine Stellung im Mittelpunkt des Opfers einzunehmen, scheint diese Bezeichnung nicht gerechtfertigt; sie dürfte von anderen als den uns bekannten Kreisen brahmanischer Theologen, von Viṣnuiten, bei denen er im Centrum der Verehrung stand, sich herschreiben.

Eine Spende für ihn finden wir bei dem Neu- und Voll-

<sup>1)</sup> Von Macdonell, mythological studies (JRAS. 1895, 168 ff.) ausführlich behandelt.

<sup>2)</sup> Hemādri S. 1378. Caland, Ahnenkult, p. 188. Die Götter werden prādeçamātra in philosophischen Texten gedacht (Çat. Br. X, 6, 1, 10).

<sup>\*)</sup> TS. I, 8, 8; 8, 17; II, 1, 3, 1: vaisnavam vāmanam a labheta spardhamāno, visnur eva bhūtvemān lokān abhi jayati; visama ā labheta — 5, 2; 8, 3; TBr. I, 2, 5, 1; 6, 1, 6; 7, 2, 3; MS. II, 5, 3 (50, 2; 51, 1); 6, 13 (72, 14); IV, 3, 1 (40, 5). Der Gedanke führt zu einer Zauberhandlung: Rgvidh. I, 17, 4 ff. steckt man seinen Daumen mit 5 Visnuversen in die Speise und beseitigt dadurch die Raksas; cf. Caland, l.c.

<sup>\*)</sup> Ait. Br. I, 15, 4; Kauş. Br. IV, 2; TS. II, 1, 8, 3; TBr. III, 1, 6, 7; TMBr. IX, 7, 5. 8. Es heisst auch Viṣṇu yajñasya duristam pāti — yathā vai matyam evam yajñasya viṣnuh Ait. Br. III, 38, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) TS. VI, 2, 4, 2; Sāy. zu RV. VIII, 77, 10.

mondsopfer, wo der Upānçuyāja ihm gebracht werden kann 1); mit einer Darbringung für ihn beginnt die 2. Reihe der 10 Spenden, die den Namen Tākṣṇī führen (ÇÇS. II, 3, 14). Auch bei anderen Gelegenheiten treffen wir Opfer für ihn, z. B. bei der ihm geweihten Ātithyā-iṣṭi des Somaopfers 2), vor der Upasad 3), bei der Udavasānīyā desselben (ÇÇS. VIII, 13, 1); von den Aikādaçinatieren gehört eines Viṣṇu 4), eines Indra-Viṣṇu 5); an andrer Stelle werden drei Arten Viṣṇus unterschieden, Viṣṇu, V. Urukrama, V. Uruga, und durch Darbringung verschiedener Tiere gekennzeichnet 6).

Auffallend ist die schon erwähnte geringe Berücksichtigung Visnus bei den eigentlichen Somadarbringungen. Oben sind die Stellen angeführt worden, in denen Visnu wie ein Opferer erscheint, der für Indra Soma presst. Mehrere Male sehen wir ihn zwar im IX. Buch neben den Göttern, besonders Indra, als Teilnehmer am Somatrank?); am 4. Tage des Açvamedha beginnt der zur Rezitation bestimmte Abschnitt (ÇÇS. XVI, 2, 10) mit den Worten: somo vaisnavah und Çat. Br. IV, 3, 5, 8 heisst es: visna urugā-yaisa te somas, tam rakṣasva mā tvā dabhann iti yajño vai

<sup>1)</sup> Es ist ein Brauch der Aitareyins (NVO. p. 84). Als Yājyāpuronuvākye dienen dabei (nach ÇÇS. I, 11, 8) RV. I, 22, 17; VII, 99, 7. Die Verwendung der Verse erscheint hier wie in andern Fällen unursprünglich.

<sup>\*)</sup> ÇÇS. V, 7, 1; Āp. ÇS. X, 30, 1; TS. I, 2, 10 etc.; einen navakapāla bei der Ātithyeşti des mit einer Agnischichtung verbundenen Somaopfers ÇÇS. IX, 24, 7.

<sup>3)</sup> Ap. XI, 3, 12.

<sup>\*)</sup> ÇÇS. VI, 11, 5. Dazu die Verse des Liedes I, 154. (Das Lied wird auch sonst, dem Anschein nach unursprünglich, verwendet.)

<sup>5)</sup> ÇÇS. VI, 11, 3 (es scheint überflüssig, die Belegstellen aus anderen Sütren hinzuzufügen); dazu benützt man die übrigens auch sonst angewendeten Verse des Liedes VI, 69.

<sup>6)</sup> Z. B. TS. V, 6, 16: cunthās trayo vaisnavā, adhīlodhakarnās trayo visnava urukramāya, lapsudinas trayo visnava urugāyāya.

<sup>7)</sup> IX, 33, 2; 34, 2; 56, 4; 63, 3; 65, 20; 90, 5; 100, 6. Cf. auch VI, 69, 5. Kein besonderer Wert ist darauf zu legen, dass Soma IX, 96, 5: janitā matīnām, divāh, prthivyāh, agneh, sūryasya, indrasya, visnoh heisst.

vișnus tad yajñāyaivaitat paridadāti 1). Aber diese Äusserung bezweckt wohl nichts anderes als Visnu als Hüter des Opfers und des Havis zu bezeichnen 2); denn nur selten sehen wir wirklich in unserem Ritual Visuu am Somatrank teilnehmen. Ich habe nur aus Ap. XIV, 1, 8 ff. verzeichnet, dass die drei Runden des Ukthya Indra-Varuna, Indra-Brhaspati, Indra-Visnu gehören<sup>8</sup>) und der Spruch, mit dem beim Morgensavana der Ukthya geschöpft wird (Ap. XII, 15, 11), ausser Indra auch Visnus Namen enthält 4). Das Brāhmana verweist auf die Indra von Visnu geleistete Hilfe<sup>5</sup>). Visnu wird also wohl nur durch die Hand Indras ins Somaopfer eingeführt worden sein. Die geringe Berücksichtigung des Gottes ist um so auffallender, als Visnu beim Somaopfer in Versen gar nicht selten erwähnt und zu verschiedenen Utensilien, namentlich zum Havirdhanawagen, wie bei den anderen 6) so auch bei diesem Opfer in Beziehung gesetzt worden ist?). Bei den einzelnen Teilen des Wagens oder der Hütte werden Sprüche, die Visnus Namen enthalten, hergesagt (Ap. XI, 8,

<sup>1)</sup> Āp. XII, 21, 12. — Cf. Çat. Br. IV, 2, 2, 10: visnus tvām indriyena pātu, visnum tvam pāhi. Dazu TBr. III, 2, 3, 12: visno havyam raksasva; 7, 4, 18.

<sup>\*)</sup> Einige Male — der Weg, auf dem die Theologen dazu gelangten, ist unklar — wird V. mit Soma gleichgesetzt: Çat. Br. III, 6, 3, 19: yo vai visnuk somak sak. Vielleicht ist III, 5, 3, 2 zur Erklärung herbeizuziehen.

<sup>\*)</sup> Kāt. X, 7, 11.

<sup>4)</sup> TS. I, 4, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) TS. VI, 5, 1, 3.

<sup>\*)</sup> Z. B. NVOpfer p. 23. Mit dem Spruch "Viṣṇu besteige dich", steigt er über das südliche Rad hinauf. Beim Vājapeya sagt er zum Wagen (TS. I, 7, 78): viṣṇok kramo 'si u. s. w.

<sup>7)</sup> Cf. Āp. XI, 7, 3: vaişnavam asi vişnus tvottabhnātv ity upastabhya divo vā vişnav ity adhvaryur dakşinasya havirdhānasya dakşinam karnātardam anu methīm nihanti etc. TS. III, 1, 6, 1: vaişnavyā havirdhānam abhimrçet / VI, 2, 9, 4: vaişnavam hi devatayā havirdhānam. TMBr. I, 1, 8: vişnoh çiro 'si yaçodhā (Komm. havirdhānamandapo vişnudevatākatvāt —).

1 ff.); auf die beiden Wagenspuren wird mit Versen an Visnu geopfert (Āp. XI, 6, 13). Ich kann daraus nur schliessen, dass Somaspenden an Visnu von Haus aus bei seinen Verehrern nicht üblich waren; und hierin werde ich durch die Wahrnehmung bestärkt, dass in gewissen Fällen, wo man einem Somaopfer entgegenwirkt, ausser einem Äjyabhäga für Sarasvatī, einem Caru für Brhaspati je ein Purodāça für Agni-Visnu eintritt und zwar auf 8, 11, 12 Kapālas nach der Reihe der Savanas 1). Statt eines hervorragenden Platzes im Mittelpunkt hat man mit Agni ihn an den Anfang des Somaopfers gesetzt, indem man die Dīkṣā als Einleitung dazu anfügte 2).

Auch ausserhalb der Somaweihe begegnen wir der Vereinigung von Agni-Soma öfter; schon AV. VII, 29, 1 heisst es von ihnen, dass sie ghrtásya gúhyasya náma behüten; Purodāças für sie werden einem, der beschwören oder eine Beschwörung abwenden will, angeraten 3). In der Regel sind zu Opfern für beide 11 Kapālas nötig, = 8 + 3, ,acht' die Agni, ,drei' die Viṣṇu geheiligte Zahl.

Von andern Göttern hat Vişnu sich auch rituell Indra am meisten genähert. Ausser den gemeinsamen Anrufungen beider, die wir aus dem RV. feststellen können, finden wir Opfer verschiedener Art, z. B. ein Aikādaçinatier, einen der Ukthyaparyāyas, das Utkrāntiopfer (ÇÇS. XIV, 71, 1 ff.) u. a. 4); selten nur finde ich bei Vişnu eine Verbindung mit Varuna,

<sup>1)</sup> TS. II, 2, 9, 2 ff. devatābhir eva devatāh praticarati, yajñena yajñam, 7. kapālair eva cchandānsy āpnoti, purodaçaih savanāni. Rituallitt. 178.

<sup>\*)</sup> Ich begnüge mich damit auf andere Symbolisirungen zu verweisen, die in ihrem Ursprung dunkel sind: z. B. zum pradājya wird gesagt visnor hrdayam asi, ekam isa visnus tvānu vi cakrame — TS. III, 2, 6. Die Somasteine und Bretter, die Schalllöcher, das Pressfell gehören Viṣnu, Āp. XI, 11, 6; XII, 2, 15 etc. Zum Dronakalaça wird gesagt: ,Viṣnus Leib bist du', Āp. XII, 18, 20, und so findet sich eine nicht unbedeutende Reihe von Anspielungen, zu deren Verständnis der Schlüssel fehlt.

<sup>\*)</sup> TS. II, 2, 9, 1 ff. — I, 8, 1, 2; 8, 8 u. s. w.

<sup>4)</sup> Cf. TS. V, 6, 14. 16.

die innerlich unverständlich ist und nur als ein vorübergehender Versuch angesehen werden kann, diese zwei verschiedenen Kreise in Berührung zu bringen 1); selbst das Vorhandensein einzelner an Viṣnu-Varuna gerichteter Verse 2) kann darüber kaum täuschen, dass es sich hier um ein Produkt theologischer Herkunft handelt, das keine Vergangenheit hatte und in der weiteren Entwicklung dem Anschein nach auch keinen Anklang fand. Die Beziehungen der Maruts zu Viṣnu sind zu verschwommen, um behandelt zu werden 3), und ebensowenig vermag ich das Verhältnis von Sinīvālī zu Viṣnu, das erst ausserhalb des Rk hervortritt, näher zu begründen 4).

<sup>1)</sup> TS. II, 1, 4, 4; Ait. Br. III, 38, 3; TMBr. VIII, 8, 6.

<sup>2)</sup> AV. VII, 25, 1. 2; MS. IV, 14, 6; TBr. II, 8, 4, 4. Cf. oben p. 76.

<sup>\*)</sup> Ausser den III, 315 erwähnten Stellen vielleicht noch die sehr flüchtigen Erwähnungen RV. I, 85, 7; X, 65, 1; 92, 11. Es ist nur klar, dass die Maruts hier in irgend einer Beziehung zu Visnu erscheinen, der in der Anschauung einiger für Indra eintritt.

<sup>4)</sup> AV. VII, 46, 3. Cf. noch AV. XIV, 2, 15 und die Beziehung Vișnus zur Nachkommenschaft AV. VII, 17, 4; V, 25, 5 (= RV. X, 184, 1).

## Pūṣan. Sarasvati.

Die Elemente des Püşankultus treten im RV. noch in unverkennbarer Eigenartigkeit hervor. Wir haben es hier mit einem alten Hirtengott zu tun, dessen Verehrung gleich der Visnus sich in den Rahmen des Somaopfers nur lose einfügte und dort als eines der vielen Anhängsel fortlebte, mit denen wir das Ritual überwuchert sehen. Somaspenden werden ihm nirgends dargebracht; der offenbar seit alter Zeit mit seinem Kultus verbundene Karambha, ein aus Gerstenkörnern bereiteter Brei, ist ihm in das Somaritual hinübergefolgt. In deutlicher Eingliederung des einst selbständigen Gottes in den Indradienst, wird schon im RV. dem ,von Püşan begleiteten' Indra ein Karambha dargebracht 1); entsprechend dem Ritual der Viçvāmitras schreiben unsere Sütren unter den Savanīyapurodācas für pūsanvant einen Karambha vor?). An Stelle des Karambha finden wir bei anderen Gelegenheiten auch einen Caru<sup>8</sup>), aber nach unsern Quellen kann kein Zweifel sein, dass das dem Hirtenleben entnommene Karambhamahl Pūsans rituelles

¹) III, 52, 7.

<sup>\*)</sup> Ait. Br. II, 24, 5. Āp. XII, 4, 6; XII, 4, 13 sagt über den Karambha: mantham samyutam karambha ity ācakṣate / Komm. saktavo manthah / te tv adbhir ājyādinā vā samyutāh karambha ity ākhyāyante. Aber zu VIII, 5, 37: çamīpattramiçrāņi karīrāņi karambhah. Kāt. V, 3, 2: karambho dadhnā samyutāh saktavah.

<sup>\*)</sup> TS. II, 2, 1, 4. Cf. MS. II, 1, 4 (6, 5): saumāpausņam carum nirvapen nemapistam paçukāmah / somo vai retodhāh pūsā paçūnām prajanayitā.

Kennzeichen in erster Linie ist<sup>1</sup>). Es hat in späterer Zeit dazu geführt, ihm den Namen "adantaka") zu geben, ein Beiwort, das wohl nur ätiologische Bedeutung hat und dazu dient, die in ihrem Ursprung nicht mehr verstandene Opfergabe an den prapistabhäga<sup>3</sup>) zu begründen.

Tieropfer sind nicht ausgeschlossen gewesen. Bei den Aikādaçinapaçu's erhält er (wie zehn andere Götter) sein Tier<sup>4</sup>). TĀr. III, 10, 3 erwähnt eine Ziege für Tvaştr, ein Schaf für Pūşan, TS. V, 5, 12 beim Açvamedha āranyo 'jo nakulah çakā; 6, 12: tisrah çyāmā vaçāh pauşniyah b); der Bock für Pūşan geht schon im RV. dem Ross bei seiner Opferung voran (I, 162, 3.4), um es den Göttern anzukünden. Aber im Allgemeinen sind doch Tieropfer für ihn selten.

Die Schilderungen des RV. zeigen Püşan als Hirten, der seine Tiere vor Schaden und Verirren bewahrt<sup>6</sup>), den Rindern nachgeht und die Rosse behütet<sup>7</sup>), der als *pathas* pati Weg und Steg kennt<sup>8</sup>), die Wegelagerer vertreibt und

<sup>1)</sup> RV. VI, 56, 1: yá enam adideçati karambhád iti püşanam / ná téna deva adiçe //

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Çat. Br. I, 7, 4, 7 (73). Vāyupur. XXX, 253 (cf. 256): bhaganetrāntakaç candrah, pūsno dantavināçanah. Unklar ist RV. IV, 30, 24 karūdatin; ,brokentoothed' (Perry).

<sup>\*)</sup> So ist er TS. II, 6, 8, 5 genannt: pūsā prācya dato 'rūņat etc.

<sup>4)</sup> Kāt. VIII, 8, 26.

<sup>5)</sup> Bei den 12 Ratnāhavisopfern wird ihm im Hause des Bhāgadugha geopfert, wofür ein cyamafarbiges Tier die Daksinā ist (TS. I, 7, 9, 6).

<sup>°)</sup> VI, 54, 5 ff.; Bergaigne II, 421. Daher auch in späterer Zeit pūsā paçubhū TS. I, 5, 1, 2; TBr. I, 7, 6, 6; 8, 1, 1; MS. II, 2, 4 (18, 2); TĀr. V, 7, 2 (p. 618). Selbst wenn man irgend etwas Verlorenes wieder wünscht, ruft man Pūṣan. Āçv. GS. III, 7, 9.

<sup>7)</sup> BV. VI, 54, 5 ff. Er heilt auch das lahm gewordene Tier: pūsā vai çlonyasya bhisak / sa evainam bhisajyati TBr. III, 9, 17, 2.

<sup>8)</sup> Cf. MS. I, 5, 11 (80, 4): pūṣā mādhipathipah pātu, pūṣā mā paçupāh pātu —. Die pathyā gilt als seine Gattin Mān. ÇS. II, 2, 2, 41 (p. 86) und pathyá svastí gibt er RV. X, 59, 7; 17, 5. Cf. Bergaigne II, 421.

Man ruft ihn an, wenn man auf eine Geschäftsreise gehen oder sonst einen langen oder gefährlichen Weg machen will. Äçv. GS. III, 7,

die Orte zu finden weiss, wo die Viehdiebe ihren Raub verstecken oder Schätze verborgen liegen 1).

Nicht das Ross, noch weniger der Elefant werden P. zugewiesen. Zueigen sind ihm Rinder, die unter seinem Schutze stehen<sup>2</sup>), die Schafe, denen er ihr Wollenkleid webt<sup>3</sup>), und vor allem die Ziege, die an seinem Wagen geht<sup>4</sup>); nur eine Stelle zeigt das Kamel in Beziehung zu ihm<sup>5</sup>). Auch hierin bewahrt sich die Erinnerung an den Gott eines Viehzucht treibenden Volkes, das in P. seinen Schutzpatron sah. Man dachte ihn sich bärtig<sup>6</sup>) und mit geflochtenem Haar<sup>7</sup>). In seine Hand legte man den 'Stachel<sup>6</sup>, I, 42, 6 ein goldenes

<sup>8. 10.</sup> Nach MS. I, 5, 14 (83, 5) sagt einer, der auf Reisen geht, beim Abschied: avinastän avihrutän püsainän abhiraksatv äsmäkam punarägamät. Auf seine Kenntnis der Wege ist wohl die Identifikation P.'s mit der Erde zurückzuführen: iyam vai püsä TS. VI, 1, 7, 6.

¹) VI, 48, 15. Cf. Bloomfield, SBE. XLII, 542. Nur an einer Stelle bezeichnet es nicht den Gott X, 33: váhāmi sma pūsánam ántarena ,ich fuhr ohne einen Gönner'. Es ist nach m. Meinung ein Klagelied des Dichters um seinen verstorbenen Patronus Kuruçravana. Pūṣan hier = ,Gönner, Ernährer'. Geldner, VStud. II, 184 unrichtig.

<sup>2)</sup> RV. VI, 54, 5. 6.

<sup>3)</sup> RV. X, 26, 6.

<sup>\*)</sup> RV. I, 138, 4; VI, 55, 3 (u.s.): ajāçva; 6: ájāso — ráthe janaçriyam vahantu; X, 26, 7: å te ráthasya pūsan ajā dhúram vavrtyuh; AV. XVIII, 2, 53: ágnīsomāv úpa présyatam pūsanam yó váhāty ajayānaih pathibhis tátra gacchatam. Die Ziege gilt als Symbol des Feuers (VMyth. II, 80). Man begiesst TS. IV, 1, 6 1; V, 1, 7, 4 die Ukhā mit Ziegenmilch: paramam vā etat payo ajaksīram; Ziegenmilch sei das Mittel, sagt der Komment. IV, 86, alle Krankheiten zu heilen; übrigens eine Ansicht, die auch bei uns auf dem Lande herrscht.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) TMBr. I, 8, 12.

<sup>6)</sup> RV. X, 26, 7.

<sup>7)</sup> RV. VI, 55, 2.

<sup>\*)</sup> VI, 53, 9: yā te āstrā góopaçā — paçusādhanī; 58, 2: āstrām — çithirām udvārīvrjat samcākṣāno bhūvanā — īyate. Die āstrā steht in dem an den "Feldesherrn" gerichteten Liede IV, 57, 4 neben vāhā, lāngala, varatrā. Über "Lanze" als Waffe der Hirten siehe Roscher, Über den gegenwärtigen Stand der Forschung etc., Archiv f. RW. I, 63.

Beil (hiranyavāçī) und den Dolch (árā), den er ins Herz der Feinde bohrt 1).

Von besonderem Interesse ist Vers VI, 54, 1. Pūṣan, heisst es hier, verschaffe einen Kundigen, der die Verstecke zeige und sage 'hier sei es'. Der RV. spielt hier auf eine Sitte und ein Gewerbe, das noch heut in Indien blüht, an. Jene 'Kundigen' des RV. sind identisch mit dem uralten Stand der Khojis, der sich bis heut forterhalten hat. Balfour sagt hierüber') 'Khoji, a tracker. In the Panjab, professional trackers are employed to trace stolen cattle, by their foot prints... They do this even for a hundred miles, and their success... is very extraordinary. The Panjab Khoji is similar to the Paggi of Gujerat...'8).

<sup>1)</sup> VI, 53, 5: pári tṛndhi paṇīnâm đrayā hṛdayā. 6. 8. Später ist die đrā nach dem Komm. zu Amara (II, 10, 35) ein carmakaṇḍanārtha çastrabheda.

<sup>2)</sup> Cyclopaedia, s. v. Khoj (nach Calcutta Review, Nr. LXXIII, Sept. 1861, p. 11).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In den mir zugänglichen anderen Quellen habe ich nichts über die Khojis finden können. Ich entnehme darum teilweise aus der "Schles. Zeit.' (1892) einen aus der "Köln. Zeit.' abgedruckten Bericht, der aus Kapurthala stammt: "Diese [Pfadfinder] sind der Schrecken nicht nur der Diebe, sondern aller anderen Verbrecher . . . Es gibt Pfadfinderfamilien, die mit Bestimmtheit und Stolz einen "Stammbaum" aufweisen, auf den mancher Adlige in Europa mit Neid blicken würde . . . Meist ist die Verfolgung mit grösseren Schwierigkeiten verbunden. Während der Khoji alle Findigkeit anstrengt, den Verbrecher zu erreichen, ist dieser ebenso schlau und versucht alles, sich der Verfolgung zu entziehen. Nachdem er eine Strecke zu Fuss gegangen, wickelt er ein Tuch um seine Füsse, reitet einige Zeit auf einem Ochsen, geht rückwärts oder schreitet durch einen Bach oder Fluss. Alles das darf jedoch einen guten Pfadfinder nicht irre machen; Entfernung fällt nicht ins Gewicht . . . Ein Pfadfinder hatte einen Verbrecher bis zum Ufer des Biasflusses verfolgt. Dort verlor er die Spur, da kurz vorher der Maharaja mit zweihundert Leuten im Gefolge den Fluss überschritten hatte. Bei so vielen Fusseindrücken schien es gradezu unmöglich die bisher verfolgte Spur wieder aufzufinden. Trotzdem beschloss der Khoji die Verfolgung nicht aufzugeben. Um sich die Spur besser einzuprägen, ging er mehrere Meilen

Die statistische Beobachtung erweist das VI. Mandala als den eigentlichen Sitz des Püşankultus, den die Bharadvājas und der Volksstamm ihres Heimatlandes besonders gepflegt haben 1). Wir haben in den Liedern 53-582) (dazu kommt noch 48, 15-19) eine kleine Püsansamhitā vor uns, die das Wesen des Gottes anschaulich beschreibt. Es ist schwerlich Zufall, dass in demselben Buch, welches die vielbefehdeten Panis mit besonderem Nachdruck nennt, der über die Herden mit Stachel und Dolch wachende Hirtengott eine so hervorragende Rolle spielt. Von besonderem Hass erfüllt zeigt sich VI, 53, das in seinen zehn Gäyatriversen jene Feinde viermal nennt und als Begleitung zu einem Zauber gedacht werden muss, wie ihn CCS, XIV, 22, 4 ff. und Kauçika beschreiben 8). Die in dem Liede gebranchten Worte ví mýdho jahi, pári trndhi, ví tuda, ārikha, kikirá krnu sind vācah krūrāņi, die feindliche Zauber zu charakterisiren pflegen 4).

der alten Spur wieder nach, kehrte dann zum Ufer zurück, liess sich übersetzen und fand wirklich unter den mehr als zweihundert Fusseindrücken die Spur des Verfolgten, den er nach mehr als achttägiger Verfolgung erreichte. Bemerkenswert ist auch, dass hier ein Khoji lebt, der vor Jahren gelähmt wurde und trotzdem zu Pferde mit einem langen Stabe bewaffnet die Spur verfolgt . . . '

<sup>1)</sup> Ebenso urteilt Perry in seinen ,Notes on the Vedic deity Pūṣan' (Classical Studies in Honour of Henry Drisler 1894), die gute Bemerkungen enthalten, p. 241: ,... the Bhāradvāja-clan seems to have been most devoted to Pūṣan; and next to them comes the Clan of the Kāṇvas, the entire hymn RV. I, 42 being ascribed to Kaṇva Gaura and some half-dozen verses of Book I, with an equal number in Book VIII, the Kāṇvabook, to other members of that clan. It is accordingly not an unwarrantable supposition — though I admit the lack of cogent proof — that from these two clans his cult spread among the other tribes'.

²) Lied 57 ist an Indra-Pūşan gerichtet.

<sup>3)</sup> Rituallitt. S. 10.

<sup>4)</sup> Rituallitt. S. 170. Auch VI, 48, 17 begleitete wohl einen feindlichen Zauber:

må käkambiram úd vrho vánaspátim áçastīr vi hi ninaçah / mótá súro áhar evá etc.

Gegenüber dem VI. Buch mit seinen häufigen Erwähnungen Püşans (36 mal in 16 Hymnen) stehen die anderen Familienbücher zurück. In II finden wir P. (abgesehen von II, 40 Soma-Püşan) nur 3 mal, in III in 4 Liedern 5 mal, in IV in 3 Liedern 3 mal (nie im Vok.), in V (8 mal in 6), VII (6 mal in 6), VIII (6 mal in 4); häufiger wird er in I und besonders in X genannt, während der AV., soweit die Verse nicht mit denen des Rk identisch sind 1), ihn meist nur in ganz farblosen Aufzählungen erwähnt.

Die Lieder überliefern einige Züge, die wir als individuelle Schattirungen des Gott P. einst umgebenden Sagenkreises betrachten müssen.

- 1) Die Sage, dass Püşan ,den König auf bunter Streu' fand und wie ein verloren gegangenes Tier wieder zutrieb (I, 23, 13. 14 °).
- 2) Dass er ,der Sonne goldenes Rad' auf einen zottigen (?) Stier lädt $^{s}$ ).
- 3) Dass er ,Buhle der Schwester' und ,Freier der Mutter' heisst 1) und ,die Götter ihn der Süryā gaben' 5).
- 4) Dass er mit seinen goldenen Schiffen, die im Luftraum fahren, den Botengang<sup>6</sup>) zu Sürya geht.

utó sá máhyam indubhik sád yuktán (rtán?) anusésidhat /

nach Bergaigne II, 428; besonders Pischel, VStud. I, 21 als Sohn; was zweifelhaft bleibt. Die Stellen geben nicht genügendes Material, um das zu entscheiden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z. B. VII, 9, 1-3 = RV. X, 17, 6. 5; VI, 54, 9.

<sup>2)</sup> Nicht klar ist v. 15:

<sup>\*)</sup> VI, 56, 3: utádáh parusé gávi súraç cakrám hiranyáyam /
ny airayad rathítamah //

<sup>4)</sup> VI, 55, 4.5: matúr didhisûm abravam svásur járáh çrnotu nah /

b) VI, 58, 4: yám devdso ádaduh süryáyai kámena krtám tavásam sváñcam //

o) VI, 58, 3: yás te püşan návo antáh samudré hiranyáyir antárikşe cáranti / tábhir yāsi dütyám sáryasya kámena krta cráva icchámánah //

Nach meiner Meinung haben wir in diesen Andeutungen Trümmer einer umfassenderen Püşanmythologie, die wir nicht mehr reconstruiren können 1). Nicht unerwähnt darf aber bleiben, dass im X. Buch in einem Verse, der nach Āçv. VI, 10, 19 beim Tode eines Dīkṣita anzuwenden ist, P. auch als kundiger Führer des Toten aus dieser Welt erscheint 2). Wie er in dem Hochzeitsliede X, 85, 26 die Braut hastagṛhya aus dem Hause geleitet 3), so ist der Kenner und Herr aller Wege hier der Führer in das Totenreich. Als 'Anteil Pūṣans' wird beim Açvamedha dem Ross, wie erwähnt, ein Bock vorangeschickt, und ein Bock hat den Angiras nach AV. IX, 5, 16 den Weg zum Götterpfad gezeigt 4).

Es fragt sich wie wir diesen von einem Hirtenstamm in die vedische Mythologie eingeführten Gott erklären. Man hat schon immer in ihm einen Sonnengott sehen wollen, und Perry ist dieser Ansicht beigetreten. Mir scheint sie, wenn auch nicht völlig beweisbar, besser als jede andere

<sup>,</sup>zu Sūrya' übersetzt Pischel, l. c. S. 22. Auch hier halte ich eine sichere Deutung noch nicht für erreichbar. Das Verhältnis der Açvins zu Püşan bleibt unklar; ich sehe darin eine nachträgliche Kontamination beider Sagenkreise.

Perry l. c. p. 243: "more significant are his relations to Sūryā, especially in the legend of Sūryās marriage to the Açvins, which has been so ably discussed by Pischel, VStud. I, 11—52. Here is doubtless a real myth—the result, I think, of the meeting of different streams of legend, in one of which Pūṣan, in the other Sūryā, plays the chief rôle.

<sup>1)</sup> Undeutlich ist X, 5, 5: antár yeme antárikse purājā icchán vavrīm avidat pūsanásya.

<sup>2)</sup> X, 17, 3: pūsá tvetác cyávayatu prá vidván ánastapacur bhúvanasya gopáh /

<sup>8)</sup> Cf. noch IX, 67, 10:

avitá no ajáçvah püsá yámaniyāmani / á bhaksat kanyàsu nah //

und X, 85, 37: tấm pũsak chivátamam érayasva yásyām bijam manusyà vápanti //

<sup>\*)</sup> Vgl. dazu aus dem Totenliede X, 16, 4: ajó bhāgás tápasā tám tapasva.

und besser als die von Oldenberg vorgebrachte, der in ihm in erster Linie den Gott der Wege' sehen will. Dem RV. fehlt es an Hindeutungen auf Pūsans Wesen nicht ganz. Unzweifelhaft, wie ich meine, ist er in dem Liede II, 40, wo er mit Soma zu einem Dual verbunden wird, schon ein Sonnengott 1). Aber die Verfasser dieses Buches, wird man einwenden, wissen sonst wenig von dem Stammesgott der Ziegenhirten und erwähnen ihn nur an drei ganz indifferenten Stellen (1, 6; 31, 4; 41, 15), so dass die Möglichkeit nicht ganz ausgeschlossen ist, dass wir es hier mit einer unursprünglichen Auffassung zu tun haben. Nach dem bisher Gesagten darf am ersten das VI. Buch beanspruchen, über P. gehört zu werden. Von den Epithetis, die ihm darin beigelegt werden, fällt nur aghrni2) auf, das am besten auf Agni oder die Sonne passt (cf. IX, 107, 20: ghrná tápantam sáryam) und fast an allen Stellen von Say. in Verbindung mit dīpti erklärt wird 3). Ich sehe nicht, warum wir in Verbindung mit II, 40 diesem Epitheton nicht Wert beilegen sollten, das nach meiner Meinung um so wichtiger ist, als es in der späteren Litteratur wegfällt, im AV. nur noch einmal (VII, 9, 2 = RV. X, 17, 5), späterhin meines Wissens gar nicht mehr vorkommt und dadurch den Anschein höheren Alters erweckt. Pūşans Sonneneigenschaft spricht sich unbestimmt in der

<sup>1)</sup> VMyth. I, 456. Ich sehe, dass jetzt auch Perry l. c. den Dual auf Sonne und Mond deutet. Im Ritual werden beiden gelegentlich Spenden dargebracht, sowohl Carugaben als Tieropfer. MS. II, 2, 4.

²) VI, 48, 16; 53, 3. 8. 9; 55, 1. 3. Unklar sind die TAr. IV, 16 ihm zugeschriebenen Eigenschaften: caras, narandhisa, anghrni, naruna, sāketa. Andere Beinamen sind noch abhyardhayájvan VI, 50, 5; prátyardhir yajñánām X, 26, 5. Ein weiteres Beiwort ist vimuco napāt I, 42, 1 etc. cf. Bloomfield, SBE. XLII, 526, und dazu, wenn wir es mit ,Sohn der Befreiung' übersetzen, stimmen die vorangehenden Worte desselben Verses: sám pūsann ádhvanas tira vy ánho vimuco napāt /

s) I, 23, 13: āgatadīptiyukta; III, 62, 7: āgatadīptimant; VI, 48, 16; 53, 3. 8; VIII, 4, 17: āgatadīpte u. s. w.; nur I, 138, 4 anders (sarvato vrsteb ksāravitab / yadvā havisām āhartab, svīkartab).

von ihm mit Agni, Sürya geteilten Eigenschaft: ,der Buhle seiner Schwester' d. h. der Süryā oder Uşas zu sein, aus 1). Es erklärt sich durch die versatile Natur des Verhältnisses von Sürya und Usas, wenn in dem Kreise der Püsanverehrer sich als weiteres Synonymum der Ausdruck einstellt, dass er auch ,der Freier seiner Mutter' sei. Gehen wir von Püsan als einem Namen des Sonnengottes aus, der in dieser Form sich bei einem von den Bhāradvājas geführten Hirtenclan entwickelte, so erklären sich die anderen ihm zugeschriebenen Eigenschaften sehr leicht, während es kaum möglich ist, sie mit einem ursprünglichen "Herren der Wege" Götter verschiedener Art können sich zu zn vermitteln. .Herren der Wege' entwickeln; die Götter des Lichtes sind aber, wie der Veda zeigt, dieser Entwicklung besonders geneigt gewesen 2).

```
1) Cf. VMyth. II, 403.
 2) Sūrya:
   I, 24, 8: urúm hi rájā váruņaç cakára
           súryāya pánthām ánvetavá u / (VII, 87, 1)
     71, 9: máno ná yó 'dhvanah sadyá éti
           ékah satrá súro vásva içe /
    100, 2: yásya (indrasya) án aptah súryasyeva yámah —
  113, 16: áraik pántham yátave súrydya —
III, 30, 12: dícah súryo ná mināti prádistāh —
           sám yád ánal ádhvana ád íd áçvair
           vimócanam krnute tát tv àsya //
VII, 60, 4: - å súryo aruhac chukrám árnah /
           yásmā ādityá ádhvano rádanti — //
 Savitr:
 I, 35, 11: yé te pántháh, savitah, pürvyásah
           arenávah súkrtā antárikse |
VII, 76, 1: úd u jyótir — savitá devó acret /
        2: prá me pánthā devayanā adreran —
 Aryaman, VMyth. III, p. 78; Mitra:
  V. 64, 3: yán nūnám acyám gátim mitrásya yāyām pathá /
 Aus anderen Texten habe ich notirt:
```

AV. XIII, 2, 14: ádhväsya vítato mahán púrvaç cáparaç ca yáh

(8**ūry**asya).

#### Pūşan und Indra.

Die Beziehung Pūsans zu den Acvins habe ich flüchtig berührt; sie scheint eine Erfindung der späteren Mythologie zu sein, die sich angelegen sein liess verschiedene Götter, die von Hause aus getrennt waren und in lokalen Kulten wurzelten, mit einander zu verbinden. Wir haben Beispiele derart an der künstlich hergestellten Beziehung von Indra zu Varuna und Mitra-Varuna, von Visnu zu Indra; nicht anders verhält es sich mit Indra-Pūsan. Auch wenn wir beide schon im VI. Mandala mit einander verbunden und P. als Indras Bruder' (VI, 55, 5) bezeichnet sehen, so ist das doch nur eine lockere und unorganische Verbindung, die durch das Verblassen des Grundgedankens beider Götter ermöglicht ist. Das eine an sie gerichtete Lied des VI. Buches zeigt sofort die Oberflächlichkeit des Verhältnisses; sie kann durch nichts besser illustrirt werden als durch die Bemerkung von VI, 57, 4: ,als Indra, der stärkste, die strömenden, gewaltigen Wasser entführte, war Pūşan dabei'1) und so sehen wir denn in anderen Versen, soweit sie überhaupt etwas besagen, die Trennung beider völlig aufrecht

MS. IV, 8, 5 (112, 9): esa vā apariparah panthā araksasyo yenāsā āditya eti.

TS. VI, 1, 6, 3: esá khálu vá árak sohatah pántha yð 'gnéç ca súryasya.

Āçv. ÇS. V, 3, 14 bei Verehrung der Sonne: adhvanām adhvapate cresthah svastvasvādhvanah param acīva (Āditys). TMBr. I, 4, 1.

Indra:

I, 104, 2: nû cit tấn sadyó ádhvano jagamyāt /

X, 22, 4: syántā pathá virúkmatā srjāná stosy ádhvanah //

Agni:

I, 72, 7: antar vidván ádhvano devayánan

VI, 16, 3: vétthā hí vedho ádhvanah patháç ca —

Soma:

IX, 52, 2: táva pratnébhir ádhvabhir — u. s. w.

<sup>1)</sup> yád indro ánayad apó visantamak / tátra püsábhavat sácā //

erhalten 1). Wo Indra-Pūṣan im Ritual erscheinen, ist es der aus dem Pūṣankult stammende Bock, der beiden geopfert wird; es scheint, als ob ebenso wie der Karambha auch der Bock im Ritual allmählich auf den mächtig hervortretenden Indra mit übertragen worden sei. Ein Bockopfer für Indra dürfte nicht ursprünglich sein 2).

#### Sarasvatī.

In Sarasvatī kommt die Verehrung eines heiligen Stromes zu vollem Ausdruck. Sie ist der mütterlichste, göttlichste der Ströme, gibt Nachkommenschaft (II, 41, 16 ff.); sie nährt mit ihrer Brust (I, 164, 49) und ihre Bezeichnung als saptásvasr; saptáthī, sindhumātr VII, 36, 6 erhebt sie über eine Anzahl von gleichen Strömen<sup>3</sup>) an Ansehen hinaus. Die Verbindung Sarasvatīs mit Pūşan geht auf eine historische Ursache zurück.

1. In der Nähe der Sarasvatī wohnten die Verehrer Pūṣans. Buch VI versetzt uns an die Ufer der westlichen, Buch VII dagegen in das Gebiet von Kurukṣetra, an die heilige Sarasvatī im Mittellande. Dort am Arghandab in Arachosien kämpfte Vadhryaçvas Sohn Divodāsa gegen die Paṇis, Pārāvatas und Bṛṣayas und ihm steht der Strom dieses Landes als schützende Gottheit, ,die die Paṇis verzehrte' zur Seite (VI, 61). In demselben Buche, das der Paṇis mit be-

<sup>1)</sup> v. 2: sómam anyá úpāsadat pátave camvòh sutám / karambhám anyá icchati //

v. 3: ajá anyásya váhnayo hárī anyásya sámbhrtű /
tábhyam vrtráni jighnate //

<sup>2)</sup> Çānkh. VI, 11, 1 verzeichnet die Verse für ein Tieropfer für Indra-Püşan. Einen Bock für sie erwähnt RV. I, 162, 2 beim Açvamedha und dem entsprechend das Ritual ÇÇS. XVI, 3, 32; TBr. III, 8, 23, 2 etc.; ebenso beim Rājasüya ÇÇS. XV, 12, 7. Auch gemeinsame andere Tieropfer (cyāmalalāmās tūparāb) erhalten sie beim Açvamedha.

<sup>\*)</sup> Cf. VIII, 54, 4 püsá visnus hávanam me sárasvaty ávantu saptá síndhavah /

sonderem Hass gedenkt, sehen wir Püşan der die Panis durchbohrt', im Vordergrund des Kultus und einmal wird er auch (v. 6) in dem Sarasvatīliede erwähnt. Wir finden auch sonst Pūşan und Sarasvatī neben einander: VI, 49, 7: Sarasvatī; 8: Pūşan¹); X, 17, 3-6: Pūşan; 7-9: Sarasvatī; 65, 1: (Vāyuḥ) Pūṣā Sarasvatī; besonders hat ihre Verbindung in den liturgischen Texten sich fortgepflanzt<sup>2</sup>). Wenn auch die Zusammenstellung dem Anschein nach inhaltlich nicht viel bedeutet, so ist doch die Tatsache der Verbindung selbst nicht ohne Wichtigkeit und geht nach meiner Ansicht auf jene alten historischen Verhältnisse, wie sie im VI. Buch angedeutet sind, zurück. Auch vom Standpunkt der Kulturgeschichte wäre nichts einzuwenden. In den Bergen Afghanistans hat die Ziegen- und Schafzucht eine Heimat 8); Püsan fährt mit Ziegen und webt den Schafen ihr wollnes Kleid: wie Pūşan die Ziege, so ist Sarasvatī wenigstens im Ritual die Schafmutter, mesī, heilig4). Die rgvedische Zeit kennt die Schafzucht im Gandhärenlande, am Sindhu, vielleicht auch an an der Paruşnī<sup>5</sup>); die einzige bedeutsamere Stelle, die von der

¹) Das Sarasvatīlied VI, 61 ist von den vorangehenden Pūşanhymnen durch zwei an Indrāgnī getrennt.

<sup>2)</sup> Cf. TS. I, 2, 2; VI, 1, 2, 2: sarasvatyai pūsne 'gnaye svāhā; IV, 1,11 k Yājyāpuronuvākye für Sarasvatī, lm für Pūṣan; V, 5, 12: — dhātub | sarasvatyai çārib çyetā puruṣavāk, sarasvate çukab çyetab puruṣavāg, dranyo 'jo nakulā çakā te pauṣnā, vāce — | VI, 6, 5, 1: mithunam sārasvatyā karoti retab saumyena dadhāti pra janayati pauṣnena | TBr. I, 6, 2, 2: somo reto 'dadhāt, savitā prājanayat, sarasvatī vācam adadhāt, pūṣāpoṣayat | 8, 4, 2: — sārasvatā m carum nirvapati | tasmāt prāvṛṣi sarvā vāco vadanti | pauṣnena vyavasyanti; II, 1, 7, 1: pauṣnam udantam sārasvatam viṣyandamānam | 5, 3, 3: pūṣā no gobhir avasā sārasvatī; 5, 7, 4: pūṣā viçām viṭpatīb — sarasvatī puṣṭib puṣṭipatnī. Maitr. Saṃh. I, 10, 5 (145, 16): sarasvaty eva sṛṣṭāsu vācam adadhāt pūṣanam pratiṣṭhām abhy aṣṛjyanta | vāg vai sarasvatī, paçavab pūṣā | III, 6, 4 (64, 1); Ait. Br. II, 24, 5: indrab pūṣanvān, indrab sarasvatīvān.

<sup>3)</sup> Geiger, Ostiran. Kultur S. 364 ff.

<sup>\*)</sup> TS. II, 1, 2, 6; Çat. Br. XIII, 2, 2, 4; ein Schafbock bei der Sautrāmanī; TBr. II, 6, 15, 1.

<sup>5)</sup> Pischel, VStud. II, 210.

Schafzucht spricht, RV. I, 126, 7 nennt ein Weib ,wie eine Schafmutter bei den Gandhäris behaart<sup>1</sup> und bis zum heutigen Tage ist die feine Wolle der Schafe und Ziegen von Afghanistan berühmt<sup>2</sup>).

2. Mit der in Arachosien fliessenden Sarasvatī allein kommen wir aber für den RV. nicht aus; es mag sein, dass sich in einzelnen Stellen auch der Brähmanalitteratur die Erinnerung an diese Heimat vedischer Geschlechter forterhält; aber schon das VII. Buch versetzt uns in eine andere Umgebung, an die Ufer des heiligen Stromes im Innern Indiens 3). Dort sitzen in rgvedischer Zeit die Pūrus VII, 96, 2 und Nāhuṣa 95, 2; an der Sarasvatī bewegen sich die Opferprozessionen hin: eṣa vai devayānaḥ panthās tam evānvārohanti TS. VII, 2, 1, 4. An der Sarasvatī hielten die Rsis ihre Opfersitzung, als sie den Kavaṣa Ailūṣa, der kein Brahmane sondern der Sohn einer Sklavin war, von ihrem Opfer ausschlossen und in die Wüste trieben. Ihre Ufer hallen von dem Schall der Opfer wieder und sind der Sitz der heiligen Gelehrsamkeit, der Çruti; für den Dichter von III,

<sup>1)</sup> Zimmer, Altind. Leben S. 30 ff. und 229.

<sup>2)</sup> Thornton, Gazetteer of the countries adjacent to India, London 1844, I, S. 21: Should Afghanistan advance in cultivation.. its wool would unquestionably become its most important element of wealth.. The fine wool of Afghanistan is produced from goats and sheep.. the fleeces are obtained at two seasons' etc. [und weiter: ,the physiology of wool appears to be very little understood; it is produced of the finest quality, both in the sultry wilds of Kandahar and of Spain, and in the table-land of Pamir..].

<sup>\*)</sup> VMyth. I, 50. 115. Diese Sarasvatī ist auch bei der Sautrāmaṇī angerufen, wo sie in Gemeinschaft mit den Açvins den vom Soma kranken Indra heilt. VMyth. I, 50. 254. Sie heisst VII, 96, 2 marūtsakhā, II, 30, 8 marūtvatī und unmittelbar in Verbindung mit ihr werden die Maruts III, 54, 13; VII, 36, 6. 7; 39, 5 genannt. Auch in den Yajustexten wird sie z. T. mit übertragenen Floskeln gerühmt. TBr. I, 7, 5, 5 beim Sārasvatagraha: apām osadhīnām rasa sthety āha / — sārasvatam graham grhnāti, esā vā apām prstham yat sarasvatī; II, 4, 6, 1: uta nah priyā priyāsu saptasvasā sujustā (= RV. VI, 61, 10, cf. VII, 36, 6: saptāthī sindhumāta); 5, 8, 6 etc. (cf. VMyth. III, 199°).

23, 4 bildet Sarasvatī mit Dṛsadvatī und Āpayā den heiligen Bezirk, wo er vára á pṛthivyáḥ das Feuer einsetzt 1).

Schon von der alten, mit Lied und Opfern verehrten Sarasvatī im Westen heisst es vereinzelt VI, 49, 7: dhiyam dhāt, 61, 4: dhīnām avitry àvatu²); in manchen Fällen mag es zweifelhaft sein, ob wir an den östlichen oder den westlichen Strom zu denken haben; meist wird aber ausserhalb des VI. Buches die Sarasvatī gemeint sein, die das Land brahmanischer Wissenschaft durchströmt³).

a) Cf. I, 3, 11: codayitri sünftdnām cétantī sumatīnām / yajñām dadhe sárasvatī // 12: dhiyo viçvā vi rājati //

VII, 35, 11: 's. sahá dhībhíh

IX, 67, 32: pavamantr yó 'dhyéti — /

tásmai sárasvatī duhe kṣīrám sarpír mádhūdakám //

X, 65, 13: víçve déväsah çrnavan vácärsi me sárasvatī sahá dhībhíh púramdhyā //

AV. V, 7, 4: sárasvatīm ánumatim bhágam yánto havāmahe / vácam justám-avadisam — //

10,8: sárasvatyā vácam úpa hvayāmahe mánoyujā
Die Gründe, die zur Verbindung der Vāc und Sarasvatī und zu deren
völliger Identifikation geführt haben, sind mir nicht ganz erkennbar.
Der eine wird die Pflege der Tradition und heiligen Sprache an den
Ufern des Stromes im Mittellande, ein anderer wird mythologischer Natur
gewesen sein. Ich führe noch folgende Stellen an:

TBr. I, 8, 1, 1: sarasvatyā vācā dvitīye (prāyunkta); 4, 2: sārasvatam carum nirvapati / tasmāt prāvrsi sarvā vāco vadanti pausnena vyavasyanti. Gehört hierher auch ihre Beziehung zum Atirātra TBr. I, 3, 4, 1: aindrena sodaçinastotram sārasvatyātirātram?

TS. VII, 2, 7, 4: vāg vai sarasvatī / vācaivainam ati pra yuhkte. TMBr. VI, 7, 7; Ait. Br. III, 1, 10; 2, 10; MS. III, 6, 4 (64, 1).

Ait. Br. III, 4, 10: atha yat sphürjayan väcam iva vadan dahati tad asya särasvatam rüpam.

TS. II, 1, 2, 6; TBr. I, 3, 4, 5: sărasvatīm mesīm ālabheta ya īçvaro

<sup>1)</sup> In Mandala IV kommt Sarasvatī nicht vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch Pūṣan steht zu der Dhī in Beziehung. Wie die Tiere, treibt er die *dhiyah* des Sängers. IX, 88, 3: pūṣéva dhījávano 'si soma; X, 26, 4.

3. In dem der Yamasamhitā einverleibten Liede X, 17, 7 ff. ist Sarasvatī ein Strom von besonderer Heiligkeit:

sárasvatīm devayánto havante sárasvatīm adhvaré tāyámāne | sárasvatīm sukṛto ahvayanta sárasvatī dāçúşe váryam dāt ||

vv. 8 und 9 führen uns zu den Manen, und namentlich v. 8 ist wichtig, weil er sagt, dass die Manen, im Süden dem Opfer nahend, sie rufen 1), sie also als Gegenstand der Verehrung von Seiten der Manen zeigt. Auch anderwärts ist sie mit den Manen verbunden; AV. VII, 68, 2:

idám te havyám ghrtávat sarasvati idám pitrnám havír āsyám yát / noch deutlicher XIV, 2, 20:

ádhā sárasvatyai nāri pitýbhyaç ca námas kuru |

Hier kommen wir auch mit der Sarasvatī in Madhyadeça nicht aus. Die Verse unsers Liedes X, 17, 3 ff., dessen Zugehörigkeit zum Manenkult sich schon aus seiner Stellung zwischen 16 und 18 und aus v. 3. 4. 10 (Reinigungsvers) ergibt, werden in unseren Texten meist nicht mehr an der richtigen Stelle gebraucht<sup>3</sup>); aber das Totenritual einiger Familien enthält wertvolle Fingerzeige. Nach dem Ritus der Çaunakin nämlich folgen auf das Anzünden des Scheiterhaufens einige Spenden an Yama und auf sie fünf Spenden

vāco vadītoh san vācam na vadet — | apannadatī bhavati | tasmān manusyāh sarvām vācam vadanti |

sárasvatīm yám pitáro hávante dakṣinā yajñām abhinākṣamānāh /
 Nach Āçv. VI, 10 werden vv. 3—6 beim Tode eines Dīkṣita vorgeschrieben; nach Çānkh. VI, 10, 4; Āçv. III, 7 vv. 4. 5 beim Aikādaçina

geschrieben; nach Çānkh. VI, 10, 4; Āçv. III, 7 vv. 4.5 beim Aikādaçina Paçu für Pūṣan. Das Ritual verwendet in diesen und anderen Fällen die Verse in etwas unursprünglicher und, wie aus dem Inhalt sich ergibt, z. T. ungeeigneter Weise. Wichtiger ist, dass v. 10 nach ÇÇS. IV, 15, 4 bei einer Totenceremonie, v. 3. 5. 4 nach den Taittirīyas angewendet werden, wenn der Zug sich nach der Verbrennungsstätte bewegt (Caland, Die altind. Todtengebräuche p. 23).

an Sarasvatī<sup>1</sup>), zum Teil mit unseren drei Versen. ist hier der Totenstrom. Wir erinnern uns daran, dass der Tote auf seinem Wege zum Jenseits einen Strom zu passiren hat 2). Das ist in späterer Zeit die Vaitarani, die ghorā nadī<sup>3</sup>), die die Toten von den Lebenden trennt und am Himmel wie auf Erden fliesst. Der Veda kennt die Vaitarani noch nicht; aber in unserem Liede vertritt die Sarasvatī deren Stelle. So ergibt sich für X, 17, 3 ff. ein klares Bild: v. 3-6 führt Püsan den Toten sicher aus dieser Welt; v. 7-9 rufen den Strom an, der die Toten und die Lebenden trennt: die Sarasvatī; der späteren Vaitaraņī auch darin gleich, dass sie am Himmel und auf Erden fliesst; ich habe schon VMyth. I, 115. 383 davon, dass einige vedische Lieder nicht nur eine irdische, sondern auch eine himmlische Sarasvatī voraussetzen, gesprochen 4). Es scheint mir ausser einigen Versen von VII, 95. 96 TMBr. XXV, 10, 11 hierher zu gehören<sup>5</sup>) sowie AV. VII, 68, 1<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Kauçika 81, 35 ff. Caland, Die altindischen Todtengebräuche p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Ritual stellt das etwas anders dar. Es werden 7 Gruben in Gestalt eines Stromes gegraben, über die die Verwandten beim Çānti-karman hinwegschreiten müssen, offenbar um die Ströme zwischen den Toten und sich zu bringen. Caland l. c. p. 121.

<sup>\*)</sup> Weber, ISt. I, 398. 9; Kuhn, KZ. II, 311 ff.; Lassen, IAK. I 674 (Pischel, VStud. II, 73); Scherman, Visionslitt. 115.

<sup>4)</sup> Die Anschauung von dem Strom der Toten am Himmel ist weitverbreitet. Cf. Andree, Ethnographische Parallelen S. 110.

<sup>5)</sup> sarasvatyā vai devā ādityam astabhnuvan | sā nāyacchat | sābhyavītyata | tasmāt sa nyubjimatīva | tam brhatyāstabhnuvan | sāyacchat | tasmād brhatī chandasām vīryavattamā.

sárasvati vratésu te divyésu devi dhámasu | jusásva havyám áhutam ||

Übrigens wird schon in VI, 61 (v. 1—3 Jagatī; 4—12 Gāyatrī; 13 Jagatī; 14 Triṣṭubh) in v. 11 von Sarasvatī gesagt: apapruṣī pārthivāny uru rajo antārikṣam — ist der Vers hier ursprünglich? Neben Sarasvatī wird die hotrā bhāratī genannt (Oldenberg 243) und die ilā. RV. I, 13, 9; 142, 9; 188, 8; II, 1, 11; 3, 8; III, 4, 8; IX, 5, 8; X, 110, 8; AV. V, 27, 9; TS. V, 1, 11, 3. Wie der Strom, an dem die Bharater sassen, ist auch ihre Opfergabe' an den Himmel versetzt worden.

# Also hat Sarasvatī im RV. drei Bedeutungen:

- 1. Name des Flusses in Arachosien.
- 2. Name des Flusses im madhyadeça.
- 3. Strom der Manen = Vaitaranī (in einigen Fällen).
- [Dazu 4. nach rituellen Angaben: = amāvāsyā 1).]

<sup>1)</sup> Auffallend bleibt diese Beziehung der S. zum Neumond: TS. III, 5, 1, 4: särasvatau homau purastāj juhuyād, amāvāsyā vai sarasvaty anulomam evaināv ālabhate — sarasvatyai carur bhavati sarasvate dvāda-çakapālo 'māvāsyā vai sarasvatī pūrnamāsah sarasvān. Ich weiss keinen anderen Grund als die gemeinsame Beziehung, die beide, S. und Neumond, zu den Manen haben.

# Die Açvins.

Der Mythenkranz, der im RV. beide Götter umgibt, ist das Erbe eines offenbar einst weitreichenden Acvinkultes, der schon in vedischer Zeit an innerem Leben eingebüsst und nur diese Trümmer hinterlassen hat. Himmlische und irdische Vorgänge mögen in diesen Sagen, die unsrer Erklärung sich zumeist entziehen, zusammen geflossen sein 1). Lieder wie I, 112 ff. (besonders 116); X, 39. 40, die sich wie Verzeichnisse solcher Wundertaten lesen, zeigen den Reichtum an einst vorhandenen Sagen; einzelne Geschichten kehren in verschiedenen Versionen wieder und sprechen für eine mannigfache Erzählertätigkeit. Wir begegnen den Dingen, die von ihnen berichtet werden, bei anderen Göttern nicht. Die unterscheidenden Linien sind auch hier deutlich zu erkennen; und ebenso bleiben die von den Indraverehrern erzählten Vrtramythen dem Sagenkreis der Acvins, so viel ich sehe, fern. Der Gedanke von dem wiederkehrenden Frühling spricht sich dort in dem Sieg über Vrtra, hier in der gemeinsamen Fahrt mit Uşas aus.

Es ist nicht meine Absicht, die Zahl der Deutungen dieses rätselhaften Brüderpaares, das seit dem Beginn unsrer Wissenschaft die Forscher beschäftigt hat, noch weiter zu vermehren. Ich neige wie andere zu der Ansicht, dass es sich hier um altarische Götter handelt, die wir bei Griechen,

¹) Besonders anzuerkennen sind die vorsichtigen und scharfsinnigen Untersuchungen Baunacks, KZ. XXXV, 485 ff.; ZDMG. L, 263 ff.

Germanen 1) und Letten wiederfinden, obwohl die Namen keinerlei Gemeinsamkeit mehr bezeugen 2).

Bei Göttern wie diese, die den Glanz frischer Ursprünglichkeit schon zur vedischen Zeit verloren haben und nur durch ihre Wundertaten den Horizont noch bestrahlen, scheint es aussichtslos eine bestimmte Ansicht zu vertreten oder durchzuführen: ob sie einst verschiedene Wesen waren, die einander ergänzende Gegensätze bildeten oder ob sie durch gleiches Erscheinen und gleichen Grundcharakter dazu geeignet waren, ein Brüderpaar zu werden, entzieht sich unserer Beurteilung. Noch im klassischen Sanskrit gelten sie als Jünglinge von strahlender herrlicher Erscheinung. Wie ,die beiden Açvins dem Pitāmaha, leuchtend an Schönheit, strahlend, untadelhaft', folgten Rāma und Laksmana dem Viçvāmitra nach (Rām. I. 22, 8). Von Yāska an bis auf die neueste Zeit hat es darum nicht an Deutungen und Vermutungen aller Art gefehlt und alle haben dasselbe Schicksal geteilt, als unzulänglich betrachtet zu werden 3). Bald sollen sie Morgenund Abendstern, bald Morgen- und Abenddämmerung repräsentiren, oder man deutet sie als Sonne und Mond, als das Zwiegestirn am Himmel Kastor und Pollux, als zwei durch ihre Kuren berühmte Ärzte, als Regengötter, als ,l'élément liquide et l'élément igné, confondus l'un avec l'autre' (Renel, p. 67). Yāskas ,sichere Tradition' hat uns mit vier Deutungen auf einmal beschenkt: dyāvāpṛthivyāv ity eke 'horātrāv ity

<sup>1)</sup> Müllenhoff, ZfDA. 30, 217 ff.; Niedner, ZfDA. 42, 229 ff.; Mock, Deutsche Myth. 2678. 679.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der ihnen im Veda häufig beigelegte und unerklärt gebliebene Name näsatyau hat sich in Iran als Bezeichnung eines Dämons nähaithya erhalten, über dessen Ursprung und Bedeutung wir nichts wissen, und noch unbestimmter ist es, wenn Niedner die Dioskuren im Beowulf wieder finden will. ZfDA. 42, 229 ff. — Dass die Einzelnamen auch in alter Zeit dasra und näsatya lauteten (Geldner, VSt. III, 72; cf. auch Henry, MSL. IX, 105 ff.), lässt sich nicht erweisen.

<sup>\*)</sup> Cf. die Zusammenstellung bei Miller, Açviny-Dioskury p. 325 ff.; Myriantheus, S. 23 ff.; Vodskov, Syæledyrkelse og naturdyrkelse S. 485 ff.

eke sūryacandramasāv ity eke rājānau puņyakṛtāv ity aitihāsikāḥ. Er hātte hinzufügen können, dass sie auch 'die beiden Adhvaryus der Götter' heissen (TS. VI, 3, 6, 3 u. s.), häufiger deren 'Ärzte'. TS. VI, 4, 9, 4 bedeutet ihr Graha das 'Ohr' wie der Mitra-Varunas das 'Auge'. Man kann nach Belieben auswählen und seiner Neigung folgen, wird sich aber darüber nicht täuschen dürfen, dass eine jede dieser Ansichten so unbewiesen ist wie die andere.

Ich will, ohne mich zu der einen oder anderen zu bekennen, die Wahrscheinlichkeit einzelner neuerdings aufgestellter oder wiederholter der Reihe nach prüfen und einiges Material hinzufügen.

1. Die indischen Notheiligen (Geldner, VSt. II, 31): Über das Wesen der Açvin sind wir noch wenig aufgeklärt. Wir wissen nur durch die besser unterrichteten Aitihāsikas (Yāska XII, 1, 1), dass sie rājānau punyakrtau, zwei wohltätige Könige waren. Ihre Wohltaten bestanden in Heilungen und Wundern. Sie sind die indischen Notheiligen. eine sichtbare Erscheinung am Himmel repräsentiren sie Die Acvinsage ist durchaus indische Heroensage. Dreimal des Nachts, dreimal am Tage fahren sie aus - '. Geldner belehrt uns nicht, warum er aus Yāska nur die eine Erklärung anführt und den Aitihasikas mehr Glauben als anderen schenkt; denn Geschichtchenerzähler und -macher pflegen keineswegs sichere Hüter alter Tradition zu sein. Wenn nicht von Mund zu Mund, so verändern die Erzählungen sich von Generation zu Generation. Wir sehen das an den Umwandlungen, die die Vrtrasage allmählich erlitten hat. G. verführt seine Leser zu dem Glauben, dass Yāska nur eine Erklärung statt ihrer vier hinterlassen habe. Er überlässt es ganz unserem Gutdünken, wie wir uns denn mit anderen Angaben des RV. abfinden sollen. D. h. er stellt alle Schwierigkeiten bei Seite und greift das modern Scheinende heraus. G. gibt auch keine Erklärung, wie denn der Wagen der Nothelfer und Könige dazu gelangt ist, die Uşas zu fahren, die sich die

Açvins auserwählt hat; er ignorirt damit eine der vedischen Vorstellungen, die sich überaus häufig ausgesprochen findet 1) und auch rituell dadurch zum Ausdruck gelangt, dass der der Frühspende vorausgehende Acvinakratu unmittelbar an den Uşasyakratu angeschlossen wird?). Wir würden, handelte es sich um alte Heroen, zu allerletzt erwarten, sie grade hier zwischen den Göttern der Morgenfrühe zu finden, sondern eher bei der Abendspende und in der Nähe des Narācansafeuers. Aber selbst dort, wo sie innerhalb des Somaopfers eine Spende empfangen (bei den Dvidevatyagrahas der Morgenlibation), weist ihr Platz auf alles andere eher als auf den Charakter einstiger Heroen hin. Sollte die Tradition des Rituals so schlecht, die der Aitihāsikas so gut gewesen sein, dass wir von dem irdischen Ursprung der Açvins dort gar nichts mehr merken und uns auf eine Angabe dieser stützen müssten, die für das, was sie erzählten und hinzufabulirten, sakrale Verantwortung nicht trugen? Geldner unterlässt es ferner, uns darüber aufzuklären, warum denn an anderer Stelle des Rituals die Acvins in Beziehung zum Jahreslauf gesetzt werden. CCS. XIII, 10, 11 wird bei einer bestimmten Gelegenheit die Zahl der ihnen gebührenden Lieder oder Verse mit 360 angegeben: trīny āçvinam sasticatāni 3) und

<sup>1)</sup> I, 34, 5; 44, 14; 116, 17; 118, 5; 180, 2 (und Püşan I, 184, 3); IV, 14, 4; 52, 2; V, 51, 8; 73, 5; VII, 69, 4; VIII, 5, 1. 2; 9, 17. 18 etc. Für Uşas tritt süryasya duhitā oder süryā ein IV, 43, 2; 44, 1. 2; VI, 63, 5. 6; VII, 69, 3. 4; duhitā divāh X, 39, 12. Sie sind gleich Aryaman himmlische Freier und werden darum auch zu Brautwerbern des indischen Hochzeitsrituals X, 40, 11 ff. — Cf. Myriantheus, Die Açvins S. 114 ff.

<sup>2)</sup> ÇÇS. VI, 6, 1 ff. Diese Anordnung bekunden auch einige Lieder des RV., die sich dadurch als alte Bestandteile der Morgenlitanei erweisen. Cf. Uṣas I, 92, 1—15; Açvins 16—18; V, 73—78 Açvins; 79. 80 Uṣas.

<sup>8)</sup> Beim Atirātra besteht das als Prātaranuvāka zu rezitirende Çastra aus mehr als 1000 Açvinversen und ist nach Āçv. VI, 5, 4 vom Hotr ,in der Stellung eines auffliegenden Vogels' zu recitiren. ÇÇS. IX, 20, 29 spricht von einem aus verschiedenen Metren künstlich hergestellten Brhatītausend (Rituallitt. 138).

auch noch in späterer Zeit weist eine Stelle des Mbh., die wir als ein khailikasükta bezeichnen können, in dieselbe Richtung<sup>1</sup>). Wir können diese 360 nicht trennen von der Beschreibung ihres Wagens, der drei Räder hat oder sonst irgendwie mit einer Dreizahl verbunden ist und auf den Jahreslauf mit seinen drei grossen Abschnitten immer noch am sichersten zu beziehen sein möchte<sup>2</sup>). Wir wissen auch, dass ihr Wagen nicht nur über Ströme und Triften, sondern wie der der Uşas, der Rbhus oder Sūryas, um Himmel und Erde läuft<sup>3</sup>) und hören, dass sie aghnyásya mūrdháni das

ï

i Ž

Ŀ

ŗ

ŀ

ì

<sup>1)</sup> I, 730 ff. (I, 3, 57 ff.; ed. Bombay. p. 29 ff.):
sastic ca gāvas triçatāç ca dhenava ekam vatsam suvate tam duhanti |
nānāgosthā vihitā ekadohanās tāv açvinau duhato gharmam ukthyam ||
ekām nābhim saptaçatā arāh critāh pradhisv anyā vinçatir arpitā arāh |
anemi cakram parivartate 'jaram māyāçvinau samanakti carṣaṇī ||

<sup>&</sup>quot;) Ihr Wagen hat auch 'drei Sitze' (vandhúr I, 34, 9) oder sie fahren mit 3 Wagen, die 6 Pferde und '100 Füsse' haben. Cf. Baunack, KZ. XXXV, 544. Auch die drei Tag- und drei Nachtwachen haften an ihnen: I, 34, 2 trîr naktam yāthás trîr v açvinā dívā //; 'die drei Nachtwachen' RV. VIII, 5, 8 (Ludwig, RV. und Geldner, VSt. II, 31). Die 'drei' ist so typisch für sie geworden, dass das ganze Lied I, 34 mit der Dreizahl spielt. Neben der Dreizahl ist ihnen die Neun- resp. Zehnzahl eigen: der RV. spricht von 9 Tagen und Nächten (I, 116, 24; 117, 12; cf. Baunack, l. c.) und neben dem Wagen besitzen sie ein Schiff mit hundert Rudern.

<sup>3)</sup> I, 180, 1: — rátho yád văm páry árnānsi diyat /

<sup>10:</sup> áristanemim pári dyám iyanám —

IV, 45, 7: ráthah sváçvo ajáro yó ásti / yéna sadyáh pári rájānsi yātháh —

VI, 62, 1: yá sadyá usrá vyúsi jmó ántán yúyūsatah páry urá várānsi //

VII, 69, 1: å vām rátho ródasī badbadhānó hiranyáyo vísabhir yātv áçvaih / —

<sup>2:</sup> sá paprathanó abhí páñca bhúma trivandhuró mánasá yatu yuktáh / —

<sup>3:</sup> ví vām rátho vadhvà yádamano ántan divó bádhate vartanibhyam.

III, 58, 8; IV, 43, 5; VIII, 22, 4. 5.

eine Rad ihres Wagens befestigen, um mit dem anderen den Himmel zu umfahren¹). Sie heissen schon im RV. VI, 62, 1 nárā diváḥ, IV, 43, 3 divá ájātā divyá suparņā, VIII, 22, 4 çubhás pátī und ihre Deifizirung ist dort so vollstāndig durchgeführt, dass es ein Rätsel wäre, wie die Aitihāsikas noch eine sichere Nachricht von ihrem einstigen Menschentum hätten bewahren können; die Angabe Yāskas ist so unbegründet, dass Geldner wohl nur durch den Gedanken an Manenkult und Lyalls Kapitel ,religion of an Indian province' nach der Lehre von dem adhyāropa, der falschen Übertragung zu seinem Glauben verleitet worden ist.

2. Açvins = Morgen- und Abendstern. Diese Deutung hat die grösste Zahl von Vertretern gefunden 2);

Dazu vergleiche man in Bezug auf den Wagen oder die Rosse der Sonne:

I, 115, 3: pári dyávāprthiví yanti sadyáh (áçvāh) //

III, 43, 6: prá yé dvitá divá rňjánty átāh — vrsabhásya mūráh //

IV, 36, 1: ráthas tricakráh (rbhūnām) pári vartate rájah /

45, 1: esá syá bhānúr úd iyarti yujyáte ráthah párijmā divó asyá sánavi /

51, 5: pariprayāthá bhúvanāni sadyáh (usasah)

V, 47, 4: — gávo diváç caranti pári sadyó ántān

VI, 48, 21: sadyác cid yásya carkrtih pári dyám devő naiti súryah /

1) I, 30, 19:

ny àghnyásya mürdháni cakrám rathásya yemathuh /

pári dyẩm anyád īyate // Dies erinnert an die Anschauung, wonach Sonne, Mond und Sterne am Polarstern befestigt sind: dhruve baddhâni Vi. Pur. II, 9, 3. Da die Sterne mehrfach Rinder heissen (VMyth. I, 398), halte ich es nicht für unmöglich, dass aghnyá den Polarstern bedeutet. Hierher zu ziehen ist auch wohl V, 73, 3:

īrmányád vápuse vápuç cakrám ráthasya yemathus /
páry anyá náhusā yugá mahná rájānsi dīyathah //
und VIII, 22, 4:

yuró ráthasya pári cakrám tyata trmányád vām isanyati.

3) Mannhardt, Zeitschrift für Ethnologie VII, 312 ff.; Bollensen, ZDMG. XLI, 497; Oldenberg, Rel. d. V. 207 ff.; L. v. Schröder, WZKM. IX, 129 ff. Dagegen Hopkins PJAOS. XVI, CXLIX.

Ē

ţ.

aber ich kann den Gründen, die zu ihren Gunsten geltend gemacht worden sind, nicht beistimmen; eine gewisse unverkennbare Ähnlichkeit mit den lettischen Gotteskindern hat hier zu unzulässigen Folgerungen geführt. "Auf den Morgenstern, sagt Oldenberg p. 210, passt die Zeit der Erscheinung, die lichte Wesenheit, die fliegende Bewegung in fester Bahn um den Himmel herum Tag für Tag wiederkehrend wie Sonne und Morgenröte. Nur (!) die Zweiheit der Acvin passt nicht. Aber bestätigt es nicht die Richtigkeit unsrer Deutung, dass die Annahme nur einer leicht begreiflichen Verschiebung nötig ist, um den schlagend zutreffenden Sinn auch dieses Zuges herauszustellen? Die Vorstellung des Morgensterns ist nicht von der des Abendsterns loszulösen: das ist der zweite Acvin. So bleibt als Discrepanz zwischen Natur und Mythus nur (!) dies übrig, dass Morgenstern und Abendstern ewig getrennt, die beiden Açvins aber als zwei morgenliche Wesen vereinigt sind. Eine Verschiebung wie diese ist natürlich genug. In einem der Açvinlieder (V, 77, 2) heisst es: ,Opfert des Morgens und setzt die Açvin in Bewegung. Nicht verehrt man abends die Götter; es ist ihnen nicht wohlgefällig 1)'. Konnte nicht diese Bevorzugung des Morgens vor dem Abend im Kultus dazu führen, dass die Vorstellung von dem morgenlich-abendlichen Götterpaar, im Übrigen unverändert, ganz auf den Morgen rückte'? (S. 211).

Ich kann mir von dieser ganzen Beweisführung nichts zueigen machen. Was O. mit ,nur' leicht in den Hintergrund schiebt, bedeutet in Wirklichkeit den triftigsten Einwand gegen seine Argumentation. Sie kann darüber nicht hinwegtäuschen, dass zwischen Abend- und Morgenstern und den Açvins ein fundamentaler Gegensatz besteht. Dort zwei stets getrennte Wesen, hier ein fast stets verbundenes Brüderpaar; dort stets einer und allein; hier stets zwei.

<sup>1)</sup> Das ist nur die Meinung eines Atri. Andere Stellen zeigen die Verehrung der Açvins auch am Abend. RV. V, 76, 3; VIII, 22, 14; 57, 1; X, 39, 1; 40, 4; Bergaigne II, 500.

Hillebrandt, Vedische Mythologie III.

Wenn nur die Nacht Morgen- und Abendstern trennte; aber der Abendstern ist durch Monate unsichtbar, wenn die Venus als Morgenstern aufgeht; und wenn sie bei östlicher Ausweichung als Abendstern am Westhimmel steht, ist der Morgenstern verschwunden 1). Kann aus Erscheinungen, die einander ausschliessen, ein fast nie getrenntes Brüderpaar entstehen? Ich hätte gern aus der älteren oder späteren Zeit Indiens, aus Astronomie oder Dichtung ein Beispiel, dass man dieses Gestirn als ein Brüderpaar empfand. Man kann nicht mit O. Sonne und Mond als Vergleich herbeiziehen, denn die erscheinen doch, die kurze Neumondzeit abgerechnet, Tag und Nacht, sie wechseln, sind bald beide zugleich am Himmel sichtbar, bald getrennt, und können leicht als Brüder betrachtet werden, weil ihr Verhältnis auch dem primitiven Beschauer zu allerlei Reflexionen Anlass gibt. Morgen- und Abendstern aber sind immer getrennt und lösen in langen Perioden einander ab. Man kann auch nicht auf Süryā verweisen; denn nur irrtümlich und entgegen der ganzen indischen Anschauung ist sie als weiblicher Name für Sonne angesehen worden, während sie in Wirklichkeit ein Synonym von Usas, der Tochter der Sonne, ist. Von dieser sollte ständig gesagt werden, dass sie sich zu den zweien' gesellt, während tatsächlich immer nur einer, und das durch Monate, vorhanden ist und sie lange Zeit ohne jeden Gefährten aufgeht? Mir scheint, der Mythus würde dann andre Gestalt angenommen haben. Ich widerstrebe auch der Herbeiziehung der lettischen Gottessöhne, die ein unsicheres Moment in die Beweisführung bringen und selbst ihren Charakter geändert haben können. Es wäre doch darzutun, dass die lettischen Gottessöhne wirklich Morgen- und Abendstern sind und auch immer gewesen sind; der lettische Mythus spricht ja auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Littrow, Wunder des Himmels <sup>5</sup>129. Auch wenn man in Mars einen zweiten Morgen- resp. Abendstern sieht, liegt die Sache nicht sehr verschieden.

þ

ľ

٤

Ē

nicht, wo er bestimmte Wesen nennt, von Morgen- und Abendstern, sondern von Morgenstern, Perkun und Mond¹). Wären alle drei Gruppen, Açvins, Dioskuren und die 'Gottessöhne' wirklich untereinander und mit 'Abend- und Morgenstern' identisch, so käme ein gewiss merkwürdiges mythologisches Phänomen zustande: die Arier hätten weder eine Erinnerung an Sonne und Mond, noch an die Jahreszeiten, noch an irgendwelche Sterne, gemeinsame Ahnen etc. bewahrt, sondern nur an Morgen- und Abendstern, die auf sie mehr Eindruck als irgend ein anderes Phänomen in Himmel und Erde gemacht haben müssten und doch für ihr Leben von sehr viel geringerer Bedeutung als jedes andere, ja ohne jede Bedeutung waren: möglich, aber doch ein seltsames Spiel der Überlieferung.

Ich glaube, wir können, bis bessere Beweise erbracht werden, auch diese Deutung bei Seite legen.

3. = dem Sternbild der Gemini. Zuerst hat meines Wissens den Gedanken Weber<sup>2</sup>) ausgesprochen, ohne sich selbst über die dagegen möglichen Einwürfe zu täuschen. Mit Rücksicht auf ihre Doppelnatur und ihren Charakter als Lichtgenien des Morgenhimmels könne man wohl daran

¹) Mannhardt sieht in Saules meita die Dämmerung; E. H. Meyer die Wolkenfrau; Oldenberg eine weibliche Bezeichnung der Sonne; er verliert sich hier ganz in Konstruktionen p. 213: "Ausser mit dem Morgenstern vermählt sich die lettische Sonnentochter mit dem Monde; die vedische Süryā ist Gattin nicht nur der Açvin sondern auch Somas des Mondes. Wen anders soll der Mond gefreit haben als die Sonne? Und die Sonne ist doch die nächste dazu, unter dem Namen Süryā verstanden zu werden (?); wenn aber in Indien neben der Süryā, und wenn ebenso bei den Letten von der Sonnentochter gesprochen wird, erklärt sich dies nicht als Auskunftsmittel eines Zeitalters, welches die Sonne männlich vorzustellen gewohnt war?' Nach m. Ansicht, nein. Übrigens ist zu bemerken, dass H. Bielenstein, "die deeva dēli (Gottessöhne) des lettischen Volksliedes' (Magazin, herausgeg. von der Lettisch-Litter. Ges. XIX, 4, 240 ff. 1896) der Mannhardtschen Deutung entgegentritt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Weber, ISt. V, 234. 266; IStr. III, 39. 468. Rājasūya 100.

denken, in den Açvins direkt das prägnant der nördlichen Halbkugel angehörige Doppelgestirn der Dioskuren zu erkennen, welches etwa in der indogermanischen Urheimat sowie auch noch in den alten Sitzen der Arier im nördlichen Penjab häufig grade bei Anbruch des Morgens am Himmel stand etc. Er erkennt, dass die Lieder des Rk keinen bestimmten Anhalt zu einer solchen Auffassung bieten und selbst vom damaligen Standpunkt der arischen Altertumskunde gewisse Einwendungen dagegen zu erheben sind. S. 266 fügt Weber eine Berechnung von W. Förster hinzu, wonach für den oberen Teil des Penjab die Zwillinge um 1200 v. Chr. von Ende April ab, um 2200 vom ersten Drittel des April ab etc. 4-6 Wochen lang als Morgensterne gelten konnten. Später scheint Weber seine Zweifel besiegt zu haben; denn in seinen vedischen Beiträgen VII<sup>1</sup>) kommt er darauf zurück und führt die Berechnungen Försters an, dass die Zwillinge zur Zeit des Frühlingsäquinoxes in Armenien im Jahr 6000 v. Chr. vor der Sonne aufgingen und sieht damit für seine Vermutung in Bezug auf die Geminischaft resp. Morgenstern-Qualität der Açvin-Dioskuren in indogermanischer Zeit einen ,trefflichen Hintergrund' geschaffen. Brunnhofer schliesst sich Weber an<sup>2</sup>). Webers Hypothese gehört zu denen, die sich weder beweisen noch widerlegen lassen. Zu ihren Gunsten spricht die Verbindung mit Usas, die Analogie mit den Dioskuren in Griechenland. Aber es ist doch auffallend, dass aus der ganzen indogermanischen Mythologie sich in das Einzelleben der Inder und Griechen weiter hinübergerettet haben soll als dieses eine Zeit lang (6000 v. Chr.!) den Frühling ankündende Gestirn, und dass nicht andere Sternbilder, die dieselbe Rolle in späterer Zeit spielten, sich mythologisch zu gleichem Ansehen erhoben haben. Den Hauptgrund dagegen wird man aber aus dem Schweigen des

<sup>1)</sup> SKPAW. 1898, S. 566 (9 ff. des Sep.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Verh. der Berliner anthropol. Gesellschaft 1899, S. 482. 3.

RV. schöpfen können, der in nichts diesen Ursprung vermuten lässt und eine so grosse Schar von Acvinsagen anführt, dass deren Ausgang von einem Sternbild Wunder nehmen muss. Mit Recht bemerkt Miller p. 341, wir würden dann auch zugeben müssen, dass bei den Indern der ganze Sternkultus existirte, in dem alle hervorragenden Sterne zur Göttlichkeit erhoben und im Kultus verehrt wurden; er meint, dass wie bei den Römern Mars, bei den Indern Püşan, Bhaga zu Sternbildern in Beziehung gesetzt wurden, auch die Açvins erst später zu Göttern des Acvayuj-naksatra gemacht worden sein können. Auch manches andere, wie die Dreizahl, die an ihren Wagen sich knüpft und sich kaum auf etwas anderes als die drei Jahreszeiten beziehen kann, bleibt unerklärt und will sich mit diesem Sternbild nicht recht vereinigen lassen. Die Angaben I, 181, 4 ihéha jātá; V, 73, 4 nánā jātáu vollends blieben unverständlich oder müssten spätere Zutat sein.

4. = Regengötter<sup>1</sup>). Ich habe die bekanntesten und populärsten Ansichten ausführlicher behandelt und will darauf verzichten sämtliche anderen zu kritisiren. Ich will nur noch bei zweien einige Zeit verweilen, zunächst der Vodskovs, dass sie "Regengötter" seien. V. hebt damit eine zwar oft bezeugte, aber keineswegs allein stehende Eigenschaft als seiner Meinung nach älteste hervor, ohne doch den Beweis dieses Alters zu führen. Man könnte mit gleichem Recht dasselbe von Mitra-Varuna behaupten; denn diese , are among the gods most frequently thought of and prayed to as bestowers of rain' (Macdonell p. 25). Ich kann nicht finden, dass dieser Eigenschaft der Acvins der Vorrang vor anderen gebühre und Vodskov etwas Erhebliches dazu beigetragen hätte, von seinem Standpunkt aus nun die Entwicklung der anderen Eigenschaften als möglich zu schildern und besonders ihr Verhältnis zu Sūryā irgendwie befriedigend zu erklären 3).

<sup>1)</sup> Vodskov p. 485 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 498: nu ere de vediske Regnguder i det Hele Lysbringere, saa

Auch ihre Wundertaten lassen sich nur in gesuchter Weise mit dem vorausgesetzten Charakter als Regengötter vermitteln, und gänzlich unwahrscheinlich wird V.s Beweisführung, wenn er die Doppelzahl der Acvins als unursprünglich ansehen und aus der Vereinigung der regenspendenden mit der tauspendenden Kraft ansehen will: ,fra først of var der kun een Açvin, ligesom Tvastar eller Pūşan en særligt mild og velgørende Regngud, til ham blev den duggivende Virksomhed knyttet og den dobbelte Rolle fordoblede hans Væsen, saa at den Regn ag Dug givende Gud blev et Gudepar' (S. 522). V. sagt zwar selbst, dass das nur eine Möglichkeit sei, aber eine Beweisführung, die einen der sichersten Punkte der Überlieferung vergewaltigt, kann schwerlich auf dem rechten Wege sein. Was V. gibt, ist lediglich Konstruktion. Wenn an irgend etwas, so muss an der Zweiheit der Açvins, die vielleicht, wie V. selbst weiterhin als möglich erörtert, in die arische Vorzeit zurückgeht, festgehalten und jede Erklärung an der Schwelle abgewiesen werden, die sich damit nicht gut und einleuchtend abfindet. Ich möchte nur, vom Einzelnen ganz abgesehen, auch gegen V.s Deutung anführen, dass sie gar keine Stütze im Ritual findet. dass sie die einzelnen Momente, die oben gegen Geldner angeführt sind, u. a. die mit den Açvins so eng verbundene Dreiheit nicht zu erklären vermag. Ich glaube, auch sie kann auf sich bernhen.

5. = Sonne und Mond. Diese Erklärung, die sich unter den vier von Yäska aufgestellten befindet und mit der anderen "ahorätre" zusammenfällt, ist m. W. nur von Miller und Ludwig 1) aufgenommen worden. M. widerlegt auch ganz

at Aşvinernes Morgenkørsel meget vel lod sik forklare som et omdannet Minde fra deres gamle fulde Virksomhed som Regnguder. Helst vilde man dog have en bestemtere Grund til deres saa udprægede, fastholdte Væsen som Morgenguder og det er muligt, at de have haft deres eget Forhold til Solen og at vi indirekte faa Underretning derom i de gamle Sagn om deres Mirakler.

<sup>1)</sup> RV. III, 224; V, 195 zu X, 24. Cf. auch Hardy, S. 47 ff.

richtig die dagegen erhobenen, nicht gerade tiefen Einwände, dass die Sonne eine zu hervorragende Rolle in der vedischen Mythologie spiele, als dass man sie in einer dieser Gottheiten zweiten Ranges, wie die Açvins sind, finden könnte, oder dass der Mond eine zu geringe Rolle spiele. Er setzt auseinander, dass ein Mythus dem andern Platz mache und verschwinde (S. 335) oder aber inmitten andrer neuer Mythen, die die Naturerscheinungen auf andere Weise erklären, weiter fortlebe. ,In den Zwillingen erkannte man nicht mehr den Sonnen- und Mondgott; sie wurden von neuen Typen abgelöst; aber auch ihrer ursprünglichen Bedeutung beraubt fuhren sie in der Volksüberlieferung zu leben fort. suchte man ihnen einen Platz in dem neuen Pantheon anzuweisen, man suchte ihre Stellung in Bezug auf die anderen Götter aufzuklären: auf diese Fragen ergaben sich wieder verschiedene Antworten. Die einen suchen die Zwillinge am Himmel und weisen auf das Gestirn der Dioskuren, andere auf dem Meer' etc. (338). Es ist kein Zweifel, dass Miller-Ludwigs Erklärung alle Schwierigkeiten überwinden würde. Zu ihren Gunsten spricht die enge Verbindung mit der Uşas, die sonst in enger Beziehung zu Mond und Sonne steht (VMyth. II, 42), ihr dreifacher Wagen oder Wagensitz, ihre Bezeichnung als divó napátā, ihre gelegentliche Trennung in ihéha jātā, nānā jātau 1) und trotzdem wie bei Agnīsomau, Süryacandramasau, Mitra-Varunau doch mögliche Zusammenschliessung zu einem Dual. Wenn sie bei dem Somaopfer eine grosse Rolle nicht spielen, und von Mitra-Varuna, Äditya, Sūrya überall deutlich unterschieden sind, so würde das seine Erklärung finden in der Notwendigkeit, die Götter verschiedener Stämme über das Somaopfer einigermassen der Tradition entsprechend zu verteilen und mit einer gewissen Öko-

<sup>1)</sup> Dazu käme noch Yāska XII, 2, s. Oldenberg 211; die Lesart rajatam (cf. TĀr. I, 10, 1) ist keineswegs anstössig und nicht durch yajatam zu ersetzen: çukram vām anyad rajatam vām anyad visurūpe ahanī dyaur iva sthah //

nomie unterzubringen. Es würde sich wie bei Mitra-Varuna u. a. um die Überlieferung eines oder einzelner Stämme handeln, die in der Liedersammlung und dem Ritual Aufnahme fand. Wie für die "Gemini" fehlt aber auch für die von Miller, Ludwig vorgeschlagene Gleichung die Gewähr vedischer Stellen; die Acvins sind schon viel zu tief vom Himmel herab gesunken und im Begriff, vermenschlicht zu werden, als dass sie einer sicheren Erklärung noch zu-Es hat auch seine Bedenken, von ganz gänglich wären. allgemeinem Standpunkt aus mit Miller zu fragen, welche Naturerscheinungen die Vorstellung von Zwillingsgöttern am wahrscheinlichsten hervorrufen und zur Schöpfung zweier lichter, jugendlicher Brüder, Reiter führen konnten. Antwort bleibt nicht frei von subjektiver Schätzung; Miller sagt: nicht gibt und gab es in der Natur eine andere, zwiefache, leuchtende Erscheinung als Sonne und Mond'; aber andere könnten anders antworten und Millers Erklärung lässt ausser Betracht, dass uns unerkennbare Faktoren Ursprung und Entwicklung des Dioskurenmythus beeinflusst Seiner Ansicht widerstrebt auch die im haben mögen. Osten wie im Westen merkwürdig parallel vor sich gehende Umwandlung in ein Sternbild: trotzdem M.s Erklärung sachlich am besten sich eignen würde und innerlich nicht so unwahrscheinlich ist wie die als "Morgen- und Abendstern" oder als Heroen', so ist auch sie nicht zu beweisen und muss vorerst Hypothese bleiben.

Materiell kann ich dem Bilde, das meine Vorgänger von den Açvins gezeichnet haben, nichts Wesentliches hinzufügen; auch das Ritual bietet weniger Auskunft als bei anderen Göttern. Zunächst ist unzweifelhaft, dass sie Teilnehmer am Somatrank sind; dies geht auf die Zeit des RV. zurück. Wie wir in einzelnen Liedern Reste alter Litaneien haben, die dem Prätaranuväka angehörten, z. B. I, 22¹) und

I, 22, 1—4 Açvins, 5—8 Savit, 9—12 Götterfrauen, 13—15 Dyā-vāpṛthivī, 16—21 Viṣṇu; siehe oben S. 382<sup>2</sup>.

92, und dort die Açvins priesen, so sprechen andere Hymnen von dem ihnen kredenzten Soma¹), der I, 47, 1; III, 58, 7 den Namen tiroahnya führt³); sie trinken sowohl morgens als mittags und abends³); ihr Wagen wird früh und abends angerufen und der Ruhm ihrer Taten bei den Savanas verkündet. Ein Atrilied V, 77, 1 weist ihnen den Platz ,vor dem kargen Geier' an und entspricht damit vielleicht der Anordnung des späteren Rituals, das den Äçvinagraha vor dem Graha für Çandamarkau (VMyth. I, 224 ff.) zu opfern vorschreibt. Neben dem Somatrank erhalten sie den Gharma⁴), vorzugsweise aber, wie ich früher auseinandersetzte, Honig und Surā⁵). Ich habe keinen Zweifel, dass es sich hier um die Einwirkungen verschiedener Kultformen handelt; nach

<sup>1)</sup> III, 58, 7.9; IX, 7,7; 8,2; cf. Renel, l'évolution d'un mythe p. 1271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im Ritual empfangen die Açvins einen Graha von tiroahnya soma beim Atirātra (Rituallitt. 138); s. u. S. 395.

<sup>3)</sup> Siehe oben S. 385.

<sup>4)</sup> I, 119, 2; V, 73, 6; 76, 1; VII, 70, 2; VIII, 9, 7; 87, 2. Dem entspricht das Gharmaopfer für die Açvins beim Pravargya (Rituallitt. S. 135).

<sup>5)</sup> Renel hat dagegen Einspruch erhoben, p. 125, 126; aber seine Zählungen sind nicht ausreichend und manche meiner Argumente zu gering angeschlagen. Auf meine Bemerkung, dass die Acvins nie somapa heissen, bemerkt er: ,nous répondrons que cette épithète, come celle de sómapati . . pouvait être particulière à certains dieux, de la même façon que celle de cubháspátī (maitres de l'éclat) l'était aux Acvins'. Es konnte doch, da es sich um eine Tätigkeit handelt, sicher nur denen besonders eigen sein, die besondere Somatrinker waren und musste bei denen fehlen, die es nicht waren. ,Par contre, M. H. cite des mots dérivés de madhu et appliqués aux Açvins, par exemple madhupā, madhūyu, mādhvī. Mādhvī ne se dit que d'eux, en effet, comme somapati ne se dit que d'Indra. Mais madhupā ne leur est pas particulier, et madhūyu ne se trouve que deux fois dans le RV. . . . . Somapati heisst Indra eben, weil er der vornehmste Empfänger des Soma war, und so wird ein Gott, der vorzugsweise Empfänger von Honig ist, mådhvi heissen; es kommt siebenmal vor und bezieht sich stets auf die Acvins; madhupā bezeichnet an vier Stellen die Açvins, nur an einer einzigen von den fünf des RV. in leicht verständlicher Weise Cusna. Wenn madhuyu auch nur zweimal vorkommt, so treten diese zwei Fälle doch zu den 7 madhvi und 4 madhupa hinzu; ferner heissen sie oder ihr Wagen 5 mal mådhuvarna resp. madhuvahana.

den Anschauungen der Brahmanas waren die Acvins anfänglich vom Opfer sogar ausgeschlossen, weil sie als unrein galten 1). Eine genaue Prüfung der Mandalas in Bezug auf die zwischen ihnen noch bemerkbaren Kultdifferenzen, wie ich sie verschiedentlich versucht habe, wird auch bei den Acvins nicht ohne Früchte bleiben. Ich möchte mich auf die Angabe beschränken, dass das VI. Buch sich auch hier von den übrigen und namentlich von V und VII unterscheidet; denn es enthält ausser zwei an die Acvins gerichteten Hymnen (62 Açvinau, 63 Nāsatyau) nur noch einmal in einem Viçvedevāhliede (49, 5) ihren Namen 2). Demgegenüber steht V mit 6 Açvinliedern (abgesehen von einzelnen Stellen) und VII mit 8 Acvinliedern (abgesehen von nicht seltenen einzelnen Stellen); ein deutliches Zeichen, dass die Acvins viel mehr in der Gunst der Atris und Vasisthas als in der der Grtsamadas und Bharadvājas standen und auch in diesem Punkte besondere Familientraditionen bewahrt sein mögen. Wir haben oben gesehen, dass die Vasisthas ihre Wohnsitze im Innern Indiens, an der Sarasvatī, hatten. Die Daten des VII. Buches sprechen dafür, dass bei ihnen der Somakult nicht ganz so hoch im Ansehen wie bei anderen Familien stand (VMyth. I, 1111; 254). An der Sarasvatī, an deren Ufern die beiden andhas wuchsen (VMyth. I, 49), werden die östlichen Surāpāņas (I, 2544) mit den aus dem NWesten nachrückenden Somapas in Berührung gekommen sein und den Açvinkult an sie abgegeben haben. Wenn wir uns die Unterschiede im Acvinkult zwischen Mandala VI und VII

¹) VMyth. I, 241. 251. Hinzuzufügen ist Çat. Br. XIV, 1, 1, 1. Sie wenden sich an Dadhyañc, dass er ihnen verrate, wie 'des Opfers Kopf wieder angesetzt und das Opfer vollständig wird'. Gelegentlich heissen sie auch devanam anujavarau TS. VII, 2, 7, 2.

<sup>2)</sup> Der Plural açvibhih, ohne Beziehung auf die Açvins, findet sich VI, 45, 21. Auch Mandala II enthält nur ein Lied an sie (39); sonst kommt der Dual dort noch in den farblosen Stellen 31, 4; 41, 7. 9 vor. nasatya fast farblos in VI, 11, 1; 50, 10.

vergegenwärtigen, die verschiedene Behandlung der Namen Pani, Çambara, Divodāsa, Dāsa, das nahezu völlige Verschwinden der Vrtrasage und das Verblassen des Indrakultus in VII, so sehen wir deutlich Umrisse ursprünglicher Stammesverschiedenheiten auf kulturgeschichtlichem Gebiete hervortreten.

Wenden wir uns jetzt der Stellung der Acvins in dem eigentlichen Ritual zu, so wäre ausser ihrer Anrufung beim Prātaranuvāka (III, p. 282) die Beteiligung an den Dvidevatyagrahas, deren einer ihnen gehört, sowie das zugehörige Açvinatrca (des Pra-ugaçastra), welches das ,Auge' bereitet wie das Maitrāvaruņatrca ,das Gehör' (Ait. Br. III, 2, 7), zu erwähnen. Mehr als hier kommen sie bei dem Atiratra (und dementsprechend bei dem darauf aufgebauten Aptoryama) zur Geltung, wo ihnen ein Stotra gesungen wird und das darauffolgende Castra mit bestimmten Variationen aus dem Prātaranuvāka in Form eines Tausend von Brhatīversen hergestellt wird. Der Hotr muss es in der Stellung eines auffliegenden Vogels' (VMyth. III, 382) recitiren; wie mir scheint, ein deutlicher Hinweis darauf, dass das Ritual an dem Naturcharakter der Açvins festhält. Wie das Fest atirātra heisst, so erhalten die Açvins hier ihren Becher von tiroahnya soma, und Puronuyākyā wie Praisa wiederholen dies den Soma des Festes charakterisirende Wort. Ausser ihrem Somabecher empfangen sie beim Atiratra noch einen Von sonstigen Spenden kenne ich nur den Purodāca 1). bei der Sautramani ihnen geopferten ,roten Bock' loho 'jah (CCS. XV, 15, 2; Kāt. XIX, 3, 2), der auch in der gleichen Umgebung bei dem Opfer für Indra sutraman (CCS. XIV, 13, 1) zur Verwendung kommt<sup>2</sup>). Ferner unter den Gelegenheitsopfern eine Kuh, die ein Zwilling ist, wenn man

<sup>1)</sup> Einen dvikapāla p. verzeichnet TS. II, 6, 3, 6 als Prāyaçcitta (Ait. Br. VII, 9, 2), um zerbrochene Kapālas zu "heilen".

<sup>2)</sup> Beim Açvamedha sind die ihnen zugewiesenen Tiere çuddhavāla, sarvaçuddhavāla, manivāla TS. V, 6, 13.

Wohlstand wünscht (TS. II, 1, 9, 4); ein graufarbiges Tier mit einer Blässe auf der Stirn<sup>1</sup>), wenn ein ausgestossener Brahmane Soma trinken will (II, 1, 10, 12). Die Beziehung der Açvins zu einem ausgestossenen Brahmanen ist wiederum charakteristisch; das Brāhmana fügt zur Begründung ausdrücklich hinzu, dass die Acvins früher keinen Soma tranken und erst später dessen teilhaftig wurden. Zu erwähnen wäre noch, dass auch bei der Agniciti Ziegeln in ihrem Namen angelegt werden. In Summa aber bietet das Ritual, abgesehen von dem Prätaranuväka des Atirätra und dem dazu verwendeten "Brhatīsahasra" nicht viel, was zur Erkenntnis der Acvins führen könnte. Wir sind im Stande mit seiner Hülfe, die Einfälle der Aitihasikas, dass die Açvins einst , wohltätige Könige' waren, noch zu widerlegen, aber nicht mehr ihre wirkliche Bedeutung zu erkennen. Verblasst wie in den Hymnen zeigt sich ihr Wesen auch im indischen Kult.

<sup>1)</sup> TS. vol. II, p. 320 dhümralalama Komm.: malinaçvaityam dhümratvam, lalāte çauklyena lāñchito 'vaçiste çarīre dhümravarnah paçur açvinoh priyah.

<sup>2)</sup> durbrāhmana: Komm. loc. cit. führt aus Baudhāyana an: yasya vedaç ca vedī ca vicchidyete tripūrusam / sa vai durbrāhmano nāma yaç caiva vṛṣalīpatih.

# Kleinere Götter.

In dem vorausgehenden Teil meiner Untersuchungen sind verschiedene der kleineren Götter der vedischen Welt im Anschluss an ihnen verwandte Wesen schon behandelt worden 1). Einige andere wie Dyavaprthivi bieten mythologisch keine Schwierigkeit dar; ich habe sie übergangen, weil ich Gesagtes nicht wiederholen will und auf Hopkins<sup>2</sup>) und Macdonell verweisen kann. Sie sind im Kult nicht so vernachlässigt, wie es scheinen könnte; er kennt verschiedene Opfer für sie und hat seine Anschauungen im Süktavāka und in der Nividformel, die in das Dyāvāpṛthivīyasūkta des Vaiçvadevaçastra eingelegt wird, zusammengefasst. Ein Opfertier bringt ihnen krsamanah pratisthakama dar; dann sendet vom Himmel ihm Parjanya Regen und auf der Erde wachsen Pflanzen TS. III, 4, 3, 3. Die Opfersymbolik hat sich des Himmels und der Erde bemächtigt und sie als havirdhane der Götter (Ait. Br. I, 29, 4) bezeichnet oder die

Į.

ŀ

ŀ

<sup>1)</sup> Man wird vielleicht eine Behandlung der Vasus vermissen. Eine Durchsicht aller Rgvedaverse hat mir ein besseres Resultat, als meine Vorgänger erzielten, nicht ergeben. Der Begriff der Vasus ist im Rk noch schwankend und wird bald auf die Götter im Allgemeinen oder die gerade angerufenen bezogen, bald mit einzelnen Gruppen wie den Ädityas, Maruts adjektivisch verbunden. Eine bestimmte Götterklasse, wie sie der späteren Litteratur so geläufig ist, ist erst in der Bildung begriffen und nur selten anzutreffen. In deutlichem Fortschritt gegenüber den anderen Büchern zeigt das X. Buch schon 9 Fälle.

<sup>2)</sup> PJAOS. XVI, CXLV ff.

Erde als die Vedi (AV. XIII, 1, 46. 52), den Himmel als Dakşinā (XIII, 1, 52) angesehen.

Wenn es den Anschein hat, als ob Himmel und Erde in der Mythologie der vedischen Stämme nur wenig bedeutet hätten, so liegt es anders bei den kleineren Gottheiten, mit deren Behandlung ich meine Darstellung beschliessen will, dem Kult der Pflanzen, Berufsgötter, Abstrakta und anderer Wesenheiten, obgleich auch sie im Verhältnis zu den grossen Göttern nur selten genannt und beopfert werden.

### a) Bäume, Pflanzen.

Wie die Wasser und Flüsse, sind auch Bäume und Pflanzen Gegenstände der Verehrung. Schon im Rk wird Vanaspati als "Herr der Bäume" angerufen; X, 97 ist den Pflanzen und X, 146 der Waldesgöttin gewidmet. An der Spitze aller Pflanzen steht Soma, der Gott wie die Pflanze, und bis in späte Zeit ist er der osadhīpati geblieben. Viel mehr als in der Litteratur der vedischen Periode treten in der des Buddhismus, in der Märchendichtung die Baum- und Waldnymphen, die rukkhadevatā hervor 1). Wir begegnen auch im Ritual einzelnen Spuren dieses Kultus, so in dem Sühneopfer, wenn ein Baum abgehauen wird, um zum Yūpa verwendet zu werden. Wer auf einem neuen Wagen fährt und unterwegs einen guten Baum trifft, soll ihn von links nach rechts umfahren und Zweige mit Früchten davon mitnehmen (Acv. II, 6, 9). Mehr Beispiele des Pflanzenkultes finden wir in dem Zauberritual, das sich der Wurzeln, Stengel, Früchte bedient, um similia similibus zu wirken. Das Pancatantra spricht in der kurzen Beschreibung des Rājasūya von ,108 bereitgestellten Wurzeln'2). Wie die ganze Welt, so zerfällt

<sup>1)</sup> Oldenberg, Rel. d. V. 255 ff., auf dessen Darstellung ich verweisen kann. Von älteren Arbeiten cf. G. de Rialle, la déesse des bois (Revue de Ling. V, 273).

<sup>2)</sup> III a ed. Bühler p. 51.

auch das Pflanzenreich je nach den schädlichen Wirkungen, die seine Angehörigen ausüben oder vermeintlich ausüben, in zwei Teile. Während das Pflanzen von guten Bäumen verdienstlich ist, ist es notwendig, gewisse Gewächse, ehe man sein Haus erbaut, vom Boden zu vertilgen (Āçv. II, 7,5). Aber trotz dieser Spuren der Pflanzenverehrung fällt doch auf, dass sie im Veda eine verhältnismässig geringe Rolle spielt und dieser somit in einen gewissen Gegensatz zu der universellen Verbreitung des Baumkultus tritt.

Die Gründe, warum dieser im Hintergrund bleibt, werden andere sein als die, welche für die geringe Verehrung von Himmel und Erde' in Betracht kommen. welche den vedischen Kultus einrichteten und dazu die Lieder sammelten, haben nicht alles Vorhandene aufgenommen, sondern die grossen Götter bevorzugt 1). Die Elemente, aus denen die Mythologie sich für das Auge des Ethnographen gleichmässig zusammensetzt, sind von den vedischen Sammlern verschieden bewertet und ungleich gemischt worden. Die von mir im Vorwort hervorgehobene Möglichkeit, dass die Liedersammlung in erster Linie dem Devayāna und seinen grossen Festen gelten sollte, mag eine wesentliche Veranlassung gewesen sein, dem Baumkult etc. nur bei Gelegenheit einen Platz einzuräumen. Auch religiöse Gegensätze, die wir noch in später Zeit wahrnehmen, können hineingespielt haben. Im Harivança (II, 16, 2 ff. = LXXI, 2) fordert Dāmodara auf, vom Indrafest abzustehen und dafür Rinder, Berge, Wälder zu verehren.

- v. 2. gāvo 'smad daivatam viddhi girayaç ca vanāni ca |
   v. 9. mantrayajñaparā viprāh sītāyajñāç ca karşukāh
- y. 9. manurayamapara vipran suayamaç ca karşakan giriyajñās tathā gopā ijyo'smābhir girir vane || 2).

<sup>1)</sup> Ich stimme hierin mit Oldenberg S. 259 überein.

i) In der Parallelstelle Vişnupur. V, 10, 29. 30 heisst es: vidyayā yo yayā yuktas tasya sā daivatam mahat / saiva pūjyārcanīyā ca saiva tasyopakārikā //

<sup>36.</sup> kim asmākam mahendrena gāvah çailāç ca devatāh //

Hier tritt ein deutlicher Gegensatz Krsnas zum Indraglauben hervor, der zu jener Zeit an Volkstümlichkeit eingebüsst haben mochte oder auch in Mathura einzudringen anfing.

## b) Tiere.

Auch der Tierkult findet nur in bedingter Weise seinen Platz im Ritual. Meist sollen die Tiere nur das Element symbolisiren, dem sie verwandt scheinen. Der Frosch bedeutet die Kühle des Wassers, die Ziege das Feuer, das Ross ist ein Symbol der Sonne, der Stier das Zeichen des Fruchtbarkeit spendenden Indra. Die Beweise fehlen. dass in der uns vorliegenden Periode die Götter theriomorphisch angesehen worden sind; es wird, um die Frage definitiv zu entscheiden, notwendig sein, dass die Tiersymbolik des Rituals, die innere Beziehung des Tieres zur Gottheit an der Hand dieser reichlich fliessenden Quellen eingehend behandelt wird. Geopfert wird Tieren nur selten. Wie man einen "König der Pflanzen" hat, so construirt man einen "König" der schwarzen, weissen u. s. w. Ameisen 1), man denkt sich einen "König der Würmer" und wendet sich an ihn, um die Plagen zu vertreiben, die von seinen Untertanen ausgehen; man opfert beim Cravanākarman dem Adhipati der Schlangen aller Art (Par. II, 14, 11 ff.), zum Schutze seines Ackerbaues und seiner Früchte auf Schutthaufen dem Mäusekönig (ākhurāj Gobh. IV, 4, 30). Nur selten finde ich Vertretern einzelner Tiergattungen Opfertiere geweiht. TS. V, 5, 11 nennt einen gavaya für rşabha rājan, gaura für çārdūla rājan etc. Es ist von Pischel und anderen die Ansicht aufgestellt worden, dass wir im RV. die Personifikation von "gewöhnlichen Pferden' finden, denen ihre Schnelligkeit im Rennsport den Weg unter die Götter gebahnt hat. Ich kann mich

<sup>37.</sup> mantrayajñaparā viprāh sīrayajñāç ca karşukāh / girigoyajñaçīlāç ca vayam adrivanāçrayāh //

<sup>1)</sup> Weber, Omina und Port. 382.

dieser Ansicht nicht oder nur ganz bedingt anschliessen; denn es handelt sich in diesen Liedern IV, 38-40; VII, 44; X, 178 nur um Bestandteile des dem indischen Ritual wohlbekannten Açvamedha¹), den siegreiche Fürsten schon zur Zeit des Rk darzubringen pflegten. Das Mahābhārata hat der in Indiens Kulturgeschichte bedeutsam und charakteristisch gewordenen Erscheinung ein eignes Parvan gewidmet und nennt 73, 27 den dem Rosse folgenden Arjuna .mahāratha'. So wie dort dieses zum Medha ausersehene und die Grenzen der Nachbarkönige überschreitende Ross den Wagen der jungen Krieger vorauseilt, läuft Dadhikravan RV. VII. 44, 4 ágre ráthānām. Er ist das Opfertier, das zu siegreichem Kampfe von Mitra-Varuna den Pürus gegeben nun in berühmten Opferliedern gepriesen wird. Es ist indische Sitte, das zur Darbringung ausersehene Tier bei dem grossen Açvamedhafest zu rühmen und, wie RV. I, 162. 163 zeigen, in Hymnen zu besingen. Wie bei dem Feuerreiben des Agnyādheya ein Ross zur Stelle sein muss, das ein Symbol der Sonne ist, aus der das Feuer stammt, und mit seinem Huf die Stätte des Ahavanīya berührt, wie bei mehreren Opfern an Sürva ein Ross von weisser Farbe bedeutungsvoll die Dakşiņā bildet, so repräsentirt es beim Açvamedha den schnellen Sonnenrenner und Anverwandten der Götter. atmånam te mánasārād ajānām avó divā patáyantam patamgám | çiro apaçyam pathibhih sugébhir arenúbhir jéhamānam patatri sagt man zu dem Opfertier<sup>2</sup>). Die indischen Texte stellen Sonne und Açvamedha gelegentlich dualisch zusammen. III, 9, 21, 3: prānāpānau vā etau devānām yad arkāçvamedhau —, ojo balam vā etau devānām yad arkāçvamedhau u. s. w.; der Kommentar erklärt das mit dem Citat: arko vā esa yad agnir asāv ādituo 'cvamedhah: nicht ganz richtig: denn wahrscheinlicher ist es, dass Sonne und Acvamedha selbst hier

3

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. Festgruss für Böhtlingk, S. 40 ff. Vedainterpretation S. 17.18.

<sup>3)</sup> BV. I, 163, 6.

ausserlich wie innerlich verbunden sind. Der Opferer, der in das Açvamedhabad hinabsteigt, hofft davon Vergebung schwerer Sünden, und der Dichter von IV, 39, 3 wünscht, Aditi möge den schuldlos machen, der das Ross Dadhikrāvan bei flammendem Opferfeuer in der Morgenstunde pries. VII. 44 wird Dadhikrāvan ganz als Gott behandelt: TS. II. 2, 5, 1 bringt ein abhicasyamāna einen Purodāça für Vaicvānara, einen Caru für Varuna und einen Caru für Dadhikravan, wofür ein Goldstück die Daksinā bildet. Zwischen dem Opfer- und dem Sonnenross besteht keine innere Verschiedenheit. Was für Dadhikravan gilt, gilt auch für Tarksya (X, 178), der seinem Fürsten ebenfalls durch seine Schnelligkeit Tausende ersiegt hat und nun (am Ende des einjährigen Beutezuges, der dem Opfer voranzugehen pflegt) geopfert wird. Ein ,Rennpferd' in gewöhnlichem Sinne 1) ist auch dieser nicht. Es mag ein Zufall sein, dass bradhna, das wir als Beinamen des Sonnenrosses kennen<sup>2</sup>), nicht auch zur Bezeichnung eines Opferpferdes gebraucht worden ist.

# c) Berge.

Auch die Verehrung der Berge hat nur in mässigem Umfange in den vedischen Liedern Eingang gefunden. Obwohl zu allen Zeiten auch in Indien heilige Berge gläubige Verehrer angezogen haben werden, finden wir dennoch keinen von ihnen im Veda mit Namen genannt und nur in allgemeinen Umrissen, in gelegentlichen generellen<sup>8</sup>) Anrufungen.

<sup>1)</sup> Foy, KZ. XXXIV, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kommentare identifiziren zuweilen bradhna mit "Sonne". Cf. TMBr. XVIII, 7, 13; XIX, 10, 12; XXIII, 19, 3. Ait. Br. IV, 4, 7: svargo bradhnasya viştapam. TS. V, 3, 3, 5: adityo bradhnasya viştapam. TBr. III, 9, 4, 1: asau vā ādityo bradhnah.

<sup>\*)</sup> III, 54, 20: gravántu no vísanah párvatáso dhruváksemäsa ilayd mádantah / IV, 55, 5: á párvatasya marútām ávánsi devásya trātúr avri bhágasya / V, 41, 9: tujé nas táne párvatáh santu svaitavo yé vásavo ná vīráh; VI, 49, 14; VIII, 18, 16; X, 158, 3; cf. oben III, 183. Biswellen sind die Somasteine die "Berge".

die die "Berge" neben Wäldern, Wassern, Pflanzen nennen, den Höhenkult angedeutet. Kauç. 51,8 Komment. spricht von ,7 Berggottheiten".

### d) Berufsgötter.

Etwas mehr, wenn auch immerhin wenig im Verhältnis zu der Ausbildung solcher Kulte in späterer Zeit, verrät der Veda uns von der Verehrung beruflicher Gegenstände. Ackerbauer, der Furche, urvarā khalamālinī und Pflug verehrt, hat sein Kultlied in IV, 57; VI, 28; der Krieger ruft Trommel, Streitwagen und Bogen an (VI, 47, 26 ff.; 75); mannigfacher naturgemäss sind die aus dem Ritual emporsteigenden Götter der Brahmanen: Havirdhana (X, 13); Mörser und Stössel (I, 28); Somasteine (III, 57, 4; X, 175 u. a.); aráni, svárūnām mitáyah, prasvàh, védi, dhişánā, gharmá (TAr.) sind hierher zu rechnen; nicht zuletzt die Personifikation des Opfers, yajñá selbst. Die Spekulation ist soweit gegangen, dass sie bhūtám u.a. zu mystischen Priestern (TMBr. XXV, 18, 5); úcchista zu einer besonderen Gottheit gemacht hat. Wir werden hierher auch tápas, graddhá, námah (X, 92, 4), gír, bráhman, mántra, dhi, matí und selbst vác (X, 125 u.s.), vielleicht auch dvaro devih I, 142, 6 u. s. ziehen können, weil all diese Begriffe durch die priesterliche Tätigkeit zum Range selbständiger Wesen gelegentlich erhoben worden sind. kommen damit schon zum folgenden Abschnitt.

## e) Abstrakta.

Gegenüber der Schar von Göttern, die aus der Personifikation von Naturerscheinungen und irgendwie greifbaren Objekten entstanden sind, tritt eine leichtbeschwingtere Menge flüchtiger Gestalten auf, die aus dem Reiche der Wünsche, Neigungen, Tätigkeiten emporsteigen. Auch sie sind im Vergleich zu den grossen Göttern wie Agni, Indra etc. selten. Nur vereinzelt finden wir Lieder wie z. B. VII, 35 mit seiner Fülle von Namen, die teils auf individuelle Götter, teils auf Abstraktionen zurückgehen und neben Indrägnī,

Indravarunau u. s. w. cáńsa, satyásya suyámasya cáńsah, dhāti, dharti, urūct svadhabhih, devanām suhavāni, sukitām sukrtáni, rájasah páti, bhavítra, ksétrasya páti, abhisácah, rātisácah, satyásya pátayah stellen 1). VIII, 31, 11 erwähnt rayí, bhága, urú ádhvan; TS. IV, 1, 6 (VS. XI, 61) ausser devānām patnīh die dhişanāh — gnāh — varūtrayo janayas. Es ist kaum möglich, diese Götter in streng systematischer Weise einzuteilen, weil zwischen den einzelnen Klassen beständig Übergänge hervortreten; hier steuern sehr verschiedene Gebiete bei. Es ist vielleicht am besten, für sie bei der Bezeichnung Abstrakta zu bleiben: denn auch die neueren Namen, die vorgeschlagen sind, haben ihre Mängel. Wir finden hier in erster Linie die personificirten deva träty, dharty, dhaty, netr, varūtrīh devīh (VS. XI, 61), die einen in gewisser Weise Tätigen bedeuten, aus deren Mitte Savitr emporgewachsen und zum Sonnengott erhoben worden ist. Wir finden zweitens die Verkörperung aller Neigungen, von Liebe bis Hass, die nur im Innern des Menschen ihren Ursprung haben und sich in Zauberformeln und Opferwerk kleiden, um ihr Ziel zu erreichen: kāma und manyu stehen hier in erster Linie. Gegenüber den aus Naturerscheinungen hergeleiteten objektiven Göttern kann man hier, in der Sphäre der Gefühle, von subjektiven Göttern reden 2).

Wir haben drittens Zustandsgötter, entstanden aus Appellativen, die irgend ein Sein, positiver oder negativer Art bezeichnen, den unter die Ädityas gelangten Bhaga, Mahiman, Nirrti und, schwer von ihnen zu trennen, die Tätigkeiten wie rāti mit dem Gegensatz arāti; Eigenschaften wie Schönheit, Ruhm, Fleiss, Kraft<sup>3</sup>). Es gehören hierher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) X, 65; 66, 5.

<sup>2)</sup> Bloomfield, the symbolic gods, Baltimore 1892, p. 41.

<sup>\*)</sup> Die Abstrakta urúr ádhva VIII, 31, 11, urú vyácas X, 92, 4, ksétrasya —, vástos —, ūrjám pati u. a. stehen nicht ganz auf derselben Linie, weil sie immerhin auf eine reale Grundlage zurückgehen und sich von solchen Göttern nicht sehr unterscheiden, die von einer Naturerscheinung abstrahirt sind wie der Genius oder Gott der Sonne.

ĵ.

į

viertens die rein abstrakten Worte wie Prajāpati und Viçvakarman und sofern er nicht aus einer realen Grundlage abstrahirt ist, Hiranyagarbha (X, 121), Brahman selbst und einer der seltsamsten Götter, den der Brahmanismus geschaffen hat: ka (adj. kāya), dem selbst Opfergaben dargebracht werden 1).

Obwohl diese Personifikationen nicht in den Vordergrund gestellt sind und auch rituell ein ärmliches Leben fristen, so darf doch nicht angenommen werden, dass sie durchweg spät oder aus freieren Gedankenkreisen in die vedische Mythologie niedergeschwebt sind. Die Prajapatimythen enthalten Sagenelemente, die Völkern von primitiven Anschauungen geläufig sind. Man vergleiche z. B. die Schöpfungsgeschichte der Erde, TBr. I, 1, 3, 6; 2, 1, 3, 4 u. a. (Lang, mythes, cultes et rel., traduit par L. Marillier, p. 232 ff.); purandhi, die man von av. pārendi nicht trennen kann - ich halte nach wie vor daran fest, dass es nicht eine Genie der Fülle, sondern der "Tätigkeit" ist — aramati av. armaiti, haben, wie bekannt, vorindischen Ursprung<sup>2</sup>); kāma, manyu, nirrti werden in Zaubern vielfach verwendet und namentlich die beiden letzten zeigen durch die Ausbildung einer im Dienste ihres Gedankens stehenden Opfertechnik die volle Vertrautheit der vedischen Zeit mit der Personifizirung scheinbar abstrakter Begriffe. Es würde sich im Einzelnen der Mühe lohnen, die Anschauungen, die an Nirrti, der schon dem RV. bekannten durvidátrā, haften, und die Anpassung der Opfertechnik an diese Anschauungen

i) Ich verkenne nicht die Nützlichkeit einer Untersuchung der Entstehung und Entwicklung solcher Erscheinungen wie Prajapati, der keineswegs so jung zu sein braucht wie es den Anschein hat, glaube aber hier mich beschränken zu sollen, da sie kaum noch in die Mythologie gehören.

<sup>2) (</sup>Anonymus) Athenaeum 1894, S. 833 (30. Juni) bemerkt zu RV. V, 43, 5: ,we find in the goddess A. of the RV. distinct foreshadowings of the Zend Armaiti, esp. in V, 43, 6.... In four places A. is called mahī, which our modern exegesis explains as 'great', but Hindu tradition renders it 'earth', which agrees with the Avesta doctrine that Armaiti has the earth under her special care'.

zu verfolgen. Sie bilden ein nicht nur den Mythologen interessirendes Kapitel der Volkspsychologie. Würfel, Weiber, Schlaf werden ihrem Reich zugewiesen (MS. III, 63, 12); Krankheit (Hir. II, 4, 1) und alles Ungemach wünscht man hin zu ihr. Die Ceremonien werden mit schwarzen Körnern oder Nägelabfällen vollzogen; eine schwarze Kuh mit fehlerhaften Hörnern dient zur Daksinä; bei der Altarschichtung werden für N. drei schwarze, mit Hülsen gebrannte Ziegeln eingelegt. Bei dem Räjasüya gilt die unfruchtbar gebliebene Gattin des Königs als Vertreterin der Nirrti und ihr Haus dient zu den der Nirrti gebrachten Spenden 1).

Auch ein anderer Umstand bezeugt die Ursprünglichkeit und die Popularität dieser Götter: ihr Vorkommen in den Grhyasütras, die dem volkstümlichen Boden noch näher stehen, als die darüber etwas emporgewachsenen Crautasūtras. Pār. I, 4, 13 spricht von den Göttinnen, die "spannten, webten und ausdehnten' (AV. XIV, 1, 45). Bei der Übergabe des Schülers an den Lehrer treffen wir Namen wie antaka, vacinī, subhūta u. a.2). Kaus. LVI, 13 nennt bhūta, agni, brahman, udankya, çūlvāna, çatrumjaya, kṣātrāna, mārtyumjaya, mārtyava, aghora, taksaka, vaicāleya, hāhāhūhū (zwei Gandharven) u. a., er erkennt sogar (wie auch andere Texte) eine Unterscheidung von viçve und sarve devāh an. II, 14, 10 ff. erscheinen neben Visnu u. a. crī, bhadrakālī, sarvānnabhūti, naktamcara, ahaçcara 3). Die "Furche" des Ackermanns, der man neben yajā, çamā, bhūti opfert, wird von Wächtern, sītāgoptṛs aller Art behütet, die mit Phantasienamen angeredet sind: Im Osten z. B. beschützen sie

<sup>1)</sup> RV. VII, 37, 7 bezieht sich nach meiner M. auf einen aus seinem Reich vertriebenen, d. h. der Nirrti verfallenen König:

abhí yám devt nírrtic cid tce — / — ásvaveçam yám kradvanta mártāh // Cf. dazu X, 39, 6.

<sup>2)</sup> Hir. I, 6, 5.

<sup>\*)</sup> Manu III, 87 ff. lässt Indra, Antaka (Yama), Appati (Var.), Indu mit ihrem Gefolge, Maruts, Wassern, Vanaspati, Çrī (am Bettkopf), Bhadrakālī (am Bettende) u. a. opfern.

sudhanvan, nişangin; im Süden animişa, varmin; im Westen ābhū, prabhū, bhūti, bhūmi, pārṣṇi, çunamkuri; im Norden bhīmā vāyusamā jave¹). Wenn die Kühe auf die Weide gehen, werden sie dem Schutze der ghoṣiṇī empfohlen (ÇGS. III, 9, 1). Es gibt devajanāḥ und itarajanāḥ²); beim Totenopfer bringt man u. a. khyātr, apākhyātr, abhilālapant, apalālapant seine Verehrung dar³). Nur selten hat einer der vielen derartigen Namen sich zu allgemeiner Geltung erhoben wie der Bhagas, der unter die Ādityas eingereiht worden ist, wie Savitr, der zum Sonnengott geworden ist, während Narāçansa in eine ganz andere Reihe gehört und nur durch Verwechselung mit çansa, Preis' hierher gezogen werden kann.

Indes hat auch dieser Prozess seine Grenze. Bloomfield 1) nicht beistimmen, wenn er aus dem Begriff "Rot" einen Gott werden lässt, der im Gegensatz zu Gelb' steht und das Objekt der Verehrung für die, die an Gelbsucht leiden und schliesslich für alle, die Gesundheit und Leben wünschen, abgibt. Erst ,the process of piling upon this very simple fiction all possible myth-making acts derived from the grosser sphere of the visible gods' erzeugt Rohita, den Gott. Und ebenso möchte ich nicht glauben, dass der an yāvaya anklingende ,Gott yava' seine Entstehung diesem Anklang zu verdanken hat, sondern die die Beschwörung malende Wortsymbolik hat umgekehrt an die Havisart angeknüpft und die äussere Übereinstimmung benutzt. benutzt das Wort nyak in einem Zauberspruch, schafft aber tatsächlich doch keinen Gott der Art, man wählt in einer Versöhnungsformel gern das symbolisirende sam und versteigt sich nicht zu einem ähnlich lautenden Gotte.

<sup>1)</sup> Pār. II, 17, 13 ff. Gobhila IV, 4, 27. G. nennt bei den verschiedenen landwirtschaftlichen Opfern ausser bestimmten Göttern: sitä, äçä, aradā, anaghā.

<sup>2)</sup> Gobh. IV, 8, 4.

<sup>\*)</sup> Caland, Todten- und Bestattungsgebräuche p. 62.

<sup>4)</sup> the symbolic gods, Baltimore 1902, p. 42 ff.

## f) Göttinnen.

Der Veda hat auch bei den Göttern den Mann bevorzugt, nicht die Frau. Schöpfungen wie Durgā, Çrī mit der grossen Mannigfaltigkeit ihrer Synonyme sind ihm unbekannt; nur schwach und lebenslos gleiten so künstlich scheinende Gebilde wie Indrānī, Varunānī an uns vorüber.

Die vedischen Göttinnen den Göttern gegenüber zu stellen, ist an sich kein richtiger Grundsatz; denn die Frage verknüpft sich mit der nach der Entstehung des gramm. Geschlechts, das wohl allein die Stellung z. B. von vāc, purandhi u. a. auf der weiblichen Seite verursacht hat; sie hängt auch zusammen mit gewissen allgemeinen Vorstellungen, die die Zuteilung zum männlichen oder weiblichen Geschlecht veranlassten: die männlich gedachten Winde sind Gandharven, die weiblich gedachten Wasser die Apsaras, das Meer der Gatte, seine Frauen die Ströme; der Himmel der Gemahl, die Erde seine Frau; Sūrya (Savitr) der Vater, Uşas = Sūrvā seine Tochter. Geliebte etc. Usas und Rātri sind Schwestern, wie die Açvins Brüder; Ambikā ist die Schwester Rudras. Wir begegnen weiblichen Göttern, die auf realer Grundlage beruhen wie Prthivī, Sūryā, Uşas, Rātri, Paurņamāsī und Amāvāsvā; andere sind Erzeugnisse der Fiktion wie Varunani, Indrani; bei einer dritten Gruppe schwankt die Entscheidung. Während einmal die Neujahrsnacht, ekāstakā, die Mutter Indras heisst, gerät dieser an anderen Stellen in den Kreis der Adityas und wird zum Sohn der Aditi; in einer dritten Gruppe scheint es überhaupt nicht angezeigt, in der Mutter Indras oder Vrtras (I, 32, 9) irgend eine bestimmte Erscheinung zu suchen 1). "Mutter" oder

<sup>1)</sup> Cf. III, 48, 2: tám te mātā pári yósā jánitrī maháh pitúr dáma dsiñcad ágre // VII, 20, 5: vṛṣā jajāna vṛṣaṇam ráṇāya

VII, 20, 5: vṛṣā jajāna vṛṣaṇam raṇāya tám u cin nārī náryam sasūva /

<sup>98, 3:</sup> prá te mātā mahimānam uvāca /

VIII, 45, 4: jātáh prechad vi mātáram /

<sup>5:</sup> práti tvā çavast vadat (cf. 20: çavasas pate)

,Vater' sind oft nur von spekulativem Bedürfnis, von dem Wunsche allem seinen Stammbaum und Ursprung zu geben erzeugt. Mit der Frage nach Indras Vater hat Bergaigne III, 104. 5 sich zu viel Schwierigkeiten gemacht; die Dinge liegen nicht so tief 1); und ebenso erinnert die RV. IV, 18 gegebene Schilderung von Indras Geburt an die vielen Erzählungen von übernatürlichen Geburten, deren Erklärung nicht auf dem Gebiet der Naturerscheinungen gesucht werden kann 3). Dieselbe Mannigfaltigkeit des Ursprunges zeigen die "Frauen der Götter'. Auch hier bietet Indras Entwicklung lehrreiche Beispiele. Im RV. z. B. heissen "die Ströme" Indras Frauen, an andrer Stelle sītā, urvarā (VMyth. III, 221); VS. XXVIII, 8 dagegen idā, sarasvatī, bhāratī, anderwärts die vāc. Neben diesen mehr oder weniger materiell gedachten Frauen stehen andere ganz abstrakter Art: zunächst Indrani selbst, Çaci, Prāsahā, Senā 8), Namen, die einander nahe stehen, aber nicht von Anfang an gleichbedeutend, sondern erst später identificirt worden sind. Indrani nähert sich Aditi und empfängt sogar Züge von der Morgenröte, deren trinçatam yojanani (I, 123, 8) in der MS. III, 8, 4 auf Indrani übertragen sind 4).

I. 61, 7; II, 30, 2; VIII, 77, 1; X, 54, 3; 73, 1; 134, 2. Er macht seine Mutter zur Witwe IV, 18, 12; sie verbirgt ihn avadyám iva u. s. w. Mir scheint es ausgeschlossen, hier nach tiefen Erklärungen zu suchen; die dichterische Spekulation hat eingesetzt.

<sup>1)</sup> So viel ich sehe, gibt es drei Möglichkeiten. 1) der Vater ist fingirt (Abstrakta etc.): Indra Sohn des Prajāpati, Puruṣa etc. (Macdonell p. 57); Sohn des çavas, sahas. 2) er ist eine Naturerscheinung: dyaúh RV. IV, 17, 4. 3) er wird infolge des synkretistischen Charakters der vedischen Mythologie mit einem anderen Mythenkreise verbunden: Sohn Tvaṣṭṣs, Sohn der Aditi. Cf. übrigens Perry, Indra p. 9 ff.

<sup>\*)</sup> E. Sidney Hartland, the legend of Perseus I, p. 71 ff.; Oldenberg, Rel. d. V. 134\*; Andrew Lang, Mythes, cultes et religion p. 426.

<sup>\*)</sup> Bloomfield, ZDMG. XXXXVIII, p. 548 ff. Ich stimme hier namentlich des Verfassers Bemerkungen in Bezug auf çacī zu. Eine Spende für Indrānī z. B. TS. II, 2, 8, 1: indrānyai carum — yasya senāsamçiteva syāt / indrānī vai senāyai devatā u. s.

<sup>4)</sup> Zu Gobh. IV, 4, 32 erklärt Nārāyaņa (s. Knauer) Indrāņī als

An andern Stellen tritt gar kein bestimmter Name hervor; es ist keineswegs sicher, dass wir dort an eine der vorgenannten Frauen und nicht vielmehr an eine ganz allgemein gedachte Gattin' zu denken haben 1). Angesichts so fliessender Begriffe ist es notwendig, von Fall zu Fall die Frage nach der Bedeutung dieser "Mutter", "Gattin" Indras zu stellen und nicht eine Stelle zum Ausgangspunkt für die Erklärung der übrigen zu machen. Unter den anderen weiblichen Wesen treten die devänäm patnyah verhältnissmässig häufig hervor. Sie erhalten ihren Platz bei dem NVO. im Anschluss an die Tyastr gewidmeten Patnīsamyājas und empfangen hinter einer Umhüllung ihr Opfer. Genannt werden in dem die Anrufung des Hotr bildenden Rkverse V, 46, 7.8 die gná devápatnir indrant, agnáyyi, açvíni ráj, ródasi, varunant, sowie der rtúr jánīnām, und zu diesen Namen treten bei besonderen Wünschen 3) noch Samyajas für Raka, Sinīvalī, Kuhū, ev. auch Anumati. Ich kann aus den begleitenden, z. T. dem RV. entlehnten Versen nicht entnehmen, dass jene drei, wie meist angenommen wird, auf die Mondphasen zu beziehen seien. Ich möchte eher glauben, dass sie aus der Sphäre der oben geschilderten, .welche spannten und webten', der ghosini, vacini etc. hervorgegangen und zu Geburtshelferinnen der Frauen geworden sind. Über Namen wie mātā brhaddivā erfahren wir noch weniger. Andere Wesen wie Urvaci 3) (nebst ihrem Gatten Purūravas), die ohne besondere Charakteristik unter den Apsaras erscheinen und in die Märchensphäre gelangt sind, entziehen sich nach meiner Meinung sicherer mythologischer Erklärung.

Indras Mutter; bei dem Ineinanderfliessen der Begriffe ist das nicht wunderbar.

<sup>1)</sup> RV. I, 82, 5; IV, 24, 8. Bisweilen mag das Indrānī sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) NVO. 155.

<sup>\*)</sup> V, 41, 19: nadibhir urváçī; X, 95, 17: antariksaprám rájaso vimánīm urváçīm. Cf. Bloomfield, JAOS. XX, 181. TS. I, 3, 7k (Reibhölzer); VS. V, 2; Kāt. V, 1, 30.

# Manen. Dämonen. Asuras.

# Manen.

Wie der Visuvanttag das Jahr in zwei Hälften teilt und das Uttarāyana den Göttern, das Daksināyana den Manen zuweist, so zerfällt die ganze Schöpfung in zwei Teile: der Tag gehört den Göttern und Menschen, die Nacht den Manen und bösen Geistern, die zunehmende Monatshälfte den Göttern, die abnehmende den Manen, was rechts ist jenen, das Linke diesen, der Norden ist die Gegend der Götter, der Süden die der Manen; und so sehen wir weiter die Gegensätze von Hell und Dunkel, Gold und Silber, Himmel und Innerem der Erde der Scheidung von Göttern und Manen entsprechen. Selbst bei dem Lebensalter gibt es eine Grenze: die des 50. Lebensiahres. Der Opferer trägt jener Unterscheidung u. a. dadurch Rechnung, dass er bei den Ceremonien die Schnur in verschiedener Weise trägt 1), sich von links nach rechts resp. von rechts nach links bewegt<sup>2</sup>), der Sonne entlang oder ihr entgegen geht u. s. w. Der Rk ist dem Manenkult nicht gewidmet; sein Ziel sind die Götter des Devayana und so darf es nicht überraschen, wenn wir, abgesehen von der kleinen Yamasamhitā des X. Buches, aus ihm nur wenig über die Manen erfahren. Die um so reichlicher fliessenden rituellen Quellen sind oft

¹) nivīta kommt nach TS. II, 5, 11, 1 den Menschen, prācīnāvīta den Manen, upavīta den Göttern zu, ebenso nach 9, 6 īdenya den Menschen, namasya den pitarah, yajāiya den devāh.

<sup>2)</sup> Caland, Todten- und Bestattungsgebräuche S. 172, wo weiteres Material.

und gut behandelt worden, so dass ich mich hier, um Gesagtes nicht zu wiederholen, auf einige allgemeine Bemerkungen beschränken kann.

Der Totenkult hat seine regelmässige Stelle am Nachmittag des Neumondopfers, beim Mahāpitropfer der Quartalsfeiern, bei den Narāçańsabechern der Somafeste. Wie bei den Cāturmāsyas ist auch in den Grhyasūtren in der fallenden Hälfte des Jahres ihr Platz: die Aṣṭakās sind ihrem Dienst geweiht. Sie wünschen sich nach Manus Ausspruch einen Nachkommen, 'der am 13. Tage (des Monats Bhādrapada) Milchspeise mit Honig und gereinigter Butter gibt und am Nachmittag, wenn der Schatten des Elefanten nach Osten fällt'¹). 'Was immer mit Honig vermischt einer am 13. Tage gibt, während der Regenzeit und unter Maghāh, das ist unvergänglich'.

Die vedische Litteratur teilt die Manen selbst in sehr verschiedener Weise ein. Die, welche am Somatrank beteiligt sind, führen früh den Namen ümäh oder avamäh, mittags heissen sie ürväh, abends kävyäh<sup>2</sup>), aber neben den Manen der Somaopferer stehen andere, die nicht am Somatrank teilhaben. Schon RV. X, 15, 8. 10 nennt ausser den somyäsah (yé — anühiré somapīthám vásiṣthāh) die havirádah, haviṣpāh, gharmasádah; auch Manu III, 198 teilt die Ahnen in somapa, haviṣmant, ājyapa und sukālin ein und hat damit eine vielleicht modifizirte, aber doch gewiss nicht rein erfundene Tradition bewahrt. Manu fügt hinzu, dass der Reihe nach die Söhne ,des Kavi, des Angiras, des Pulastya und Vasiṣtha' so heissen. Ich glaube, dass diese Angabe nicht denkbar ist ohne gewisse wirkliche Reminiscenzen an ursprüngliche Differenzen im Familienritual<sup>3</sup>). An anderer

<sup>1)</sup> III, 274; Caland, Über Todtenverehrung S. 44.

<sup>2)</sup> Rituallitt. S. 130 und Anm. 25. Ait. Br. VII, 34, 2: ūmā vai pitarah prātahsavana, ūrvā mādhyamdine, kāvyās trtīyasavane.

<sup>8)</sup> Manu bringt mit dieser Verteilung auch die einzelnen Kasten

1

į

č

Ŀ

È

Stelle unterscheidet die Litteratur¹) pitarah somavantah, barhisadah, agnisvāttāh und nach den Vorschriften Kātyāyanas wird bei dem Manenopfer der Quartalsfeste jenen ein Purodāç, den zweiten werden Körner, den letzten ein Rührtrank dargebracht. Ich denke, dass wir auch hier ursprünglich die Vorfahren verschiedener Familien haben und die Opfergabe nach dem Brauch des Clans sich gerichtet hat. Auch in der Angabe, dass die pitarah somapāh in Soma, die barhisadah in Yama angirasvant, die agnisvāttāh in Agni kavyavāhana zufrieden gestellt werden²), dürfte ein Hinweis auf die einstige Trennung dieser Klassen, der sogenannten devāh pitarah²) nach Stammesverschiedenheiten liegen.

Von anderen Gesichtspunkten geht die mit jener gelegentlich vermischte Einteilung aus, die an den Bestattungsmodus anknüpft: die in agnidagdha (agnisvätta) und anagnidagdha, die schon RV. X, 15, 14 bekannt und Fortsetzung des alten Gegensatzes der Totenverbrennung und Bestattung (resp. Aussetzung) ist.

Auch die mannigfachen Ansichten, die in der vedischen Litteratur über den Wohnsitz der Toten auftreten, brauchen ihr Erscheinen keineswegs einer gradlinigen historischen Entwicklung zu verdanken, sondern können ebenso wie jene Opferdifferenzen in verschiedenem Stammesglauben ihren

Virāj Somasad Sādhyas Marīci Agnisvātta Devas

Atri Barhişad Daityas, Dānavas, Yakşas, Gandharvas etc.

Kavi Somapa Viprāh (Brahmanen)

Angiras Havirbhuj Katriya

Pulastya Ājyapa Vaiçya Vasistha Sukālin Çūdra.

TBr. I, 6, 9, 6 definirt ye vai yajvāno te pitaro barhisadah —, ye vā ayajvāno grhamedhinah te pitaro 'gnisvāttāh.

in Verbindung und gibt folgende, schwerlich irgendwie begründete Genealogie:

<sup>1)</sup> Rituallitt. S. 118. 160. Cat. Br. II, 6, 1, 4. 7.

<sup>2)</sup> Caland, Ahnenkult S. 94.

<sup>3)</sup> Caland ib. S. 182 ff.

Ausgangspunkt gehabt haben. Nicht ausreichend begründet ist die Meinung, nach der man den Glauben an Manen, die in der Erde hausen und den Menschen gefährden, einer früheren, ihre Versetzung an den Himmel dagegen einer späteren Zeit zuschreibt. Die Ethnographie lehrt, dass Spuren der einen wie der andern Vorstellung auch bei ganz primitiven Völkern zu finden sind. Es ist auch natürlich, dass man zwischen den Geistern der Verstorbenen des eigenen und anderer, vornehmlich feindlicher Stämme eine Unterscheidung macht; TS. II,4,1,1 z. B. stellt neben die Reihe deväh — manusyāh — pitarah die Reihe asurāh — rākṣānsi — piçācāḥ¹), und ferner ist die Einwirkung der Opfer auf die Versetzung der Toten aus dem Reich der Schatten in die Himmelswelt zu berücksichtigen.

Dem Tode und dem Reich der Toten haftet Grausen an. Die Unreinheit, die vom Toten ausgeht, haftet lange an den Gliedern seines Hauses und macht ihn selbst zur Gefahr für die Lebenden. Die, welche von der Bestattung heimkehren, verwischen die Spur des Todes, zwischen sie und den Toten wird als Scheidewand ein Stein gelegt und dem Verstorbenen ruft man die Worte må nah prajam rīriso mótá vīrán zu (RV. X, 18, 1). Wenn man nach der Beisetzung die sieben Gruben passirt, werden Steine hineingeworfen. Man gibt den Angehörigen je 7 Kiesel in die Hand, die sie bei der Rückkehr einzeln ausstreuen (Rituallitt. S. 89). Den Überrest der Wasser, die zum Besprengen dienen und mit Gerstenkörnern gemischt werden, giesst man in die Grube: cundhantām lokāh pitrsadanā iti pitrdevatvo vai kūpah khātah (Cat. Br. III, 7, 1, 6). Dann streut man Opfergras hinein und sagt dabei den Spruch pitrsadanam asi; denn die Manen haben das zur Gottheit, was eingegraben ist 2).

¹) Die Kāvyas führt Ait. Br. III, 37, 11 zwischen Götter und Manen auf; sie seien höher als diese und niederer als jene.

<sup>2)</sup> Cf. auch Çat. Br. III, 6, 1, 14: pitrdevatyam va asya etad bhavati yan nikhatam. TS. I, 3, 1°; VI, 2, 10, 4. Rituallitt. S. 95.

Man ist bei dieser Ansicht nicht stehen geblieben. Wenn bei der Entflammung des Totenfeuers eine Grube gegraben wird, in die man eine Wasserpflanze legt, und zur Begründung angeführt wird¹), dass der Tote aus der Grube mit dem Rauch in den Himmel gehe, so hat, wie ich glaube, die terrestrische Anschauung sich mit der cölestischen zu vereinigen gesucht. Schon der RV. X, 15, 1 spricht von den ávare, párāsah, madhyamáh pitárah; v. 2 von den yé párthive rájasy á nísattā yé vā nūnám suvrjánāsu viksu; v. 3 von den Manen und Visnus Schritt; v. 7 von denen, die im Schosse der Morgenröten (aruninām upásthe) sitzen. AV. XVIII, 4.78 teilt die Manen in prthivisád, antariksasád, divisád. Daneben spielt X, 16, 3 eine andere Ansicht hinein, wonach das Auge des Toten zur Sonne, der Geist in den Wind, der Leib in Himmel, Erde, Wasser oder Pflanzen geht; sie erinnert an die Schöpfung der Welt aus dem Puruşa, aus dessen Auge die Sonne, aus dessen Atem der Wind entspringt (RV. X, 90, 13 ff.).

Die Ansicht, dass die Toten im Luftraum wohnen, tritt seltener hervor. Was ich darüber zu sagen habe, ist VMyth. II, 91 ff. schon ausgeführt worden; die Entwicklung der Maruts zu Sturmwinden (III, 321), die Auffassung von den Manen als Vögeln (l. c. 2) mag damit zusammenhängen. Häufiger begegnen wir dem Glauben, dass der Himmel der Wohnsitz der Abgeschiedenen sei. Der Tote, der auf den alten Pfaden hinzieht, vereinigt sich mit den Vätern und dem Schatz seiner guten Werke paramé vyòman (X, 14, 8), und mådhye diváh erfreuen sich an der Totenspende (svadháyā) sowohl ,die vom Feuer verbrannten als die davon nicht verbrannten (15, 143).

27

<sup>1)</sup> Rituallitt. S. 88; Oldenberg, Rel. d. V. 545 ff.

<sup>2)</sup> Siehe auch Caland, Todten- und Bestattungsgebräuche 78 288.

<sup>\*)</sup> TMBr. IX, 8, 5: trtīye hi loke pitarah; TBr. I, 6, 8, 7: trtīye vā ito loke pitarah; TĀr. II, 6, 2: yatra suhārdah sukrto madante vihāya rogam tanvām svāyām / açlonāngair ahrtā svarge tatra paçyema pitaram ca putram //

Die "Fusstapfe' Vişnus leuchtet vom Himmel nieder und bedeutet den Vişnuiten der vedischen Zeit das Ziel ihrer irdischen Hoffnung: zu diesem seinem lieben Ort lass mich gelangen, wo die Frommen sich laben. Der Brunnen voll Honig an Vişnus höchster Fusstapfe ist ja des Weitschreitenden Genosse' (I, 154, 5¹).

Der Visnukult ist die Quelle oder eine der Quellen gewesen, aus der die Hoffnung auf das einstige Leben in der Himmelswelt und in der Sonne in den indischen Glauben geströmt ist. Andere Stämme haben auf euhemeristischem Wege ihre Vorväter unter die Götter selbst versetzt. können nicht einen sicheren Fall verzeichnen, wo der Name eines einzelnen historischen Mannes zum Gott erhoben wurde; aber die Vorfahren der Angiras und Bhrgus treten als ganzer Clan aus dem Reich der Manen in das der Götter Mehrfach werden die Manen ganz wie die Götter Schon der RV. rühmt den von ihnen geleisteten angerufen. Beistand bei Öffnung des Kuhstalles, bei Wiedergewinnung des Lichtes, er denkt, dass sie Reichtum, Kindersegen, Schutz dem frommen Nachkommen gewähren<sup>2</sup>). Zu den deifizirten Vorfahren gehört wahrscheinlich, ausser den nicht näher definirbaren Navagvas und Daçagvas, auch die S. 341 ff. erörterte Gruppe der Aptyas und vielleicht die der Sadhyas, die RV. X, 90, 7 neben Devas und Rsis stehen 8); doch ist

<sup>1)</sup> X, 15, 3: đhám pitřn suvidátran avitsi nápatam ca vikrámanam ca vísnoh.

<sup>2)</sup> Cf. die reiche Materialsammlung bei Ludwig, RV. VI, 196.

<sup>8)</sup> Cf. I, 164, 50 (= X, 90, 16): té (devâh) ha nâkam mahimânah sacanta yâtra pûrve sādhyāh sânti devâh // TMBr. VIII, 3, 5: sādhyā vai nāma devē asan; XXV, 8, 2: sādhyā vai nāma devē bhyo devāh pūrva āsan; TS. VI, 3, 4, 8: sādhyā vai devā yajñam aty amanyanta; 3, 5, 1: sādhyā vai devā asmin loka āsan; 5, 6, 1 bäckt Aditi nach Söhnen verlangend ihnen ein Brahmaudana. Ait. Br. VIII, 12, 4 stehen sie mit den Āptyas zwischen Vasus, Rudras, Viçvedevāh einer- und Maruts-Angiras andrerseits; 14, 3 werden sie in Verbindung mit den Kuru-pañcālās gebracht; Hir. GS. II, 19, 1 nennt die Sādhyas zwischen Sūrya, Candramas,

es zweifelhaft, ob sie nicht eine alte Götterklasse bedeuten. An den Himmel versetzt oder wenigstens vergöttlicht sind auch die 'fünf Völker' worden¹). In der späteren Litteratur finden wir gelegentlich umgekehrt, dass auch die Devas einst Menschen waren und ein altes von Manu citirtes Wort macht Vasus, Rudras, Ädityas zu 'Manen'²).

Die Beziehung zum Monde hat in der Soma-, Yamaund Narāçansamythologie ihren religiösen Ausdruck gefunden 3).
Was hierüber zu sagen ist, habe ich früher ausgeführt.
In der Gestalt des Daksinaherdes, an dem die Manen ihren
Anteil empfangen, ist sie rituell zur Darstellung gelangt.
Einige gegen mich gerichtete Bemerkungen L. v. Schröders
lassen es mir wünschenswert erscheinen, auf diesen Punkt noch
einmal zurückzukommen. In seiner Recension des 2. Bandes
meiner Mythologie 1) sagt er: ... wenn wir vollends glauben
sollen, dass der Mond im Unterschied zur Sonne, die am
Himmel glänzt, im Luftraum gedacht sei, — also der Trias
Himmel, Luftraum, Erde die Trias Sonne, Mond oder Erde
entspreche —, so stehen wir damit geradezu vor einer unmöglichen Annahme. Meines Wissens findet sich bei keinem
Volke der Erde eine solche Anschauung, sondern überall

ċ

Ādityas, Viçvedevāḥ einer- und Rbhus, Bhṛgus, Maruts, Atharvans etc. andrerseits.

<sup>1)</sup> RV. VI, 51, 11: pūsā bhágo áditih páñca jánāh /
suçármāṇah svávasah sunīthā
bhávantu nah sutrātrāsah sugopāh //

X, 60, 4: diviva páñca kṛṣṭáyab. TS. I, 7, 12, 1d grahāh pañcājanīnāh.

2) III, 284. Nach v. 201 stammen von den Rṣis die Manen; von den Manen die Götter und Dānavas. Die Manen sind die ersten der Gottheiten (v. 192) und haben die Eigenschaften akrodhana, çaucapara, satatam brahmacārin, nyastaçastra, mahābhāga, und bei dem Opfer für sie ist bei Auswahl der dazu ausersehenen Brahmanen erhöhte Aufmerksamkeit notwendig (149).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Über Narāçansa siehe unten den 'Anhang'.

<sup>4)</sup> WZKM. XIII, 289.

erscheinen Sonne und Mond beide als Himmelsbewohner, himmlische Lichter, am Himmel wandelnd'.

In der gewöhnlichen Sprechweise gewiss. v. Schröder versagt meiner Ansicht, dass das Daksinafeuer auf den Mond oder Wind hinzudeuten scheine, nicht seine Zustimmung. Erwägen wir die Anlage des Opferplatzes. Oben (im Osten) steht das Ahavanīvafeuer (= Sonne), unten das Garhapatya (= Herdfeuer); seitwärts in der Mitte, im Süden, das Feuer der Manen. Warum diese Anordnung? Das Devayāna, die Zeit des Uttarāyana, wo die Sonne zum Scheitel aufsteigt, der Mond abwärts sinkt und dem Antariksa angehört, ist die Zeit der Götteropfer und die Configuration des Opferplatzes, die nach gewissen kosmologischen und astronomischen Grundsätzen eingerichtet ist, deutet die Verhältnisse des Uttarāyaņa an. Ferner, wer mit mir Soma-Pūşan gleich Mond und Sonne setzt, kann sich auf II, 40, 4 divy anyah sádanam cakrá uccá, prthivyám anyó ádhy antárikse "über der Erde (hat) im Luftraum der andere (seinen Sitz aufgeschlagen)', oder, wie Savana will auf der Erde (in Gestalt der Pflanze), im Luftraum (als Mond)'. L. v. Schröder sagt weiter: ,es sei unmöglich und jeder natürlichen Anschauung widersprechend, den Wind als eine Form des Agni zu fassen. Er habe mit demselben so gut wie nichts gemein'. Der Einwurf gilt mehr den Indern als mir selbst; denn ihre Gelehrten haben ernstlich darüber gestritten, ob man den Wind als Feuer verehren dürfe oder nicht (VMyth. II, 94.153) und jene Ansicht hat in den Cākāyanins ihre ausgesprochenen Vertreter gehabt. Auf sie weist auch die Gestalt des Südfeuerherdes hin, die neben der Form des Halbmondes die einer Wurfschwinge haben kann. Im Panjab ist loh eine Bezeichnung der heissen Winde (Merx. Acht Vorträge, p. 73).

Der Glaube, dass die Manen vom Himmel auch als Sterne leuchten, hat in Indien ebenfalls Vertreter gefunden 1).



<sup>1)</sup> Cf. Weber, Naksatra II, 268 ff.; Scherman, Die Sterne im indog. Seelenglauben, Urquell VI, p. 5 ff.

Wir finden manche Sterne in Beziehung zum Lauf der Natur gesetzt und die Namen bedeutender Rsis kehren in den Sternen des Himmels wieder. Wenn immer Agastya aufgeht — heisst es bei Albêrûnî<sup>1</sup>) — und das Wasser in den Strömen und Thälern während seiner Zeit wächst, sieht man die Flüsse alles, was auf der Oberfläche des Wassers ist, dem Monde darbringen. Agastya, der im klassischen Sanskrit den Namen kumbhayoni führt 2), ist schon aus dem Veda um seiner Beziehungen zu den Maruts willen bekannt. Wenn wir weitere Spuren des vedischen Sternkultus zu ermitteln suchen, wird in erster Linie das Zeugnis Hiranyakeçins anzurufen sein (I, 22, 14 ff.), der bei der ersten Anlegung des Feuers am häuslichen Herde Naksatras, Mond, die 7 Rsis mit Arundhatī und den Polarstern verehren heisst<sup>3</sup>). Der Polarstern führt die Bezeichnung naksatranam methi, er wird als brahman, dhruva, acyuta, als avyathamāna, nabhya sarvasya angeredet; auf den ersten Spruch für ihn folgt Namas brahmanah putrāya prajāpataye, brahmanah putrebhyo devebhyas trayastrincebhyo namo brahmanah putrapautrebhyo 'ngirobhyah. Wir finden also inmitten des Grhyarituals eine Verherrlichung des Polarsterns und der 7 Rsis. d. h. der Sterne des grossen Bären 4) und ebenso gelegentlich auch im Crautaritual. Man wünscht, dass Opfer und Opferer in die Welt der 7 wohl-

<sup>1)</sup> transl. by Sachau, p. II, 94. Über Rohinī siehe ebendort p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Rghv. IV, 21; Weber, Verz. II, p. 103. Eine Bearbeitung der Angaben späterer Texte, der Grahestis u. s. w. dürfte auch für den vedischen Sternglauben mancherlei bringen.

<sup>\*)</sup> Hir. II, 19, 1 nennt als die 7 Rsis Viçvāmitra, Jamadagni, Bharadvāja, Gautama, Atri, Vasistha, Kaçyapa; zwischen den letzten beiden steht Arundhatī. Agastya ist von den andern getrennt.

<sup>4)</sup> Çat. Br. II, 1, 2, 4: rksānām ha vā etā agre patnya āsuh saptarsīn u ha sma vai purarksā ity ācakṣate tā mithunena vyārdhyantāmī hy uttarāhi saptarsaya udyanti pura etāh — cf. RV. I, 24, 10: amt yé fksā nihitāsa uccā; Çat. Br. XIII, 8, 1, 9: eso ha jīvānām dig antarena saptarsīnām codayanam ādityasya cāstamayanam / Jaim. Up. Brāhm. IV, 26, 12: atha yatraite sapta rṣayas tad divo madhyam.

tätigen Rsis' gelangen 1) und bringt beim Agnihotra eine Spende für sie im Nordosten dar<sup>2</sup>), und schon in der ältesten Überlieferung ist er genannt. "Die sieben Rsis, unsere Väter" waren es, die in der Zeit der Not Purukutsas Gattin ihr als Sohn den Trasadasyu eropferten (RV. IV, 42, 8). Sie haben sich (am Himmel) niedergelassen, um Tapas zu üben 3), sie behüten mit den fünf Adhvaryus ,des Vogels verborgene Fussspur'4) und sind wohl identisch mit den sieben mythischen Vipras, Rebhas, Kārus, Hotrs, die neben den Göttern und neben den Vorvätern stehen<sup>5</sup>), an der Gewinnung der Rinder beteiligt sind 6), mit Manu zusammen zuerst geopfert haben 7) und als Vorbild der irdischen sieben Hotrs anzusehen sind, die an ihren sieben Herden ihren Sitz beim Opfer haben 8). Die Dhispyas des Hotr und seiner Genossen werden innerhalb des Vihāra, einer immer etwas nördlicher als der andere, mit besonderen Sprüchen errichtet; es wäre der Untersuchung

<sup>1)</sup> NVO. p. 18. 75; Ap. VI, 8, 11 etc.

<sup>\*)</sup> Kät. IV, 14, 27. Wenn ein Komet sie verdunkelt, bedeutet es Gefahr. Weber, Om. und Port. 396.

<sup>\*)</sup> X, 109, 4: devá etásyam avadanta pürvé sapta rsáyas tápase yé nisedúh /

<sup>4)</sup> III, 7, 7: adhvaryúbhíh pañcábhíh saptá vípráh priyám raksantó níhitam padám véh / práñco madanty uksáno ajuryá devá devánām ánu hi vratá gúh //

<sup>5)</sup> X, 35, 10: á no barhíh sadhamáde brhád diví deván ile sadáya saptá hótfn /

VI, 22, 2: tám (indram) u nah půrve pitáro návagväh saptá víprāso abhí vājáyantah //

IV, 1, 12. TĀr. I, 11, 2: asatah sad ye tataksuh / rsayah saptātriç ca yat / sarve trayo (?) agastyaç ca naksatraih çankrto 'vasan.

<sup>\*)</sup> III, 31, 5: vīlaú satir abhí dhirā atrndan prācāhinvan mánasā saptá viprāk /

<sup>7)</sup> X, 63, 7: yébhyo hótram prathamám ayejé mánuh sámiddhágnir mánasa saptá hótrbhih /

<sup>8)</sup> In anderen Versen als den vorerwähnten, in III, 10, 4; VIII, 60, 16; IX, 10, 7; 92, 2; X, 130, 7 ist die Beziehung auf die Hotrs des Opferplatzes angemessen.

wert, ob nicht auch sie entsprechend den übrigen Teilen des Opferplatzes eine symbolische Bedeutung haben und etwa den Plätzen ,der 7 himmlischen Hotrs' entsprechen sollen 1).

Hierbei möge ein anderer Punkt mit erörtert werden. In dem oben angeführten Verse III, 7, 7 stehen neben den sieben Weisen ,die fünf Adhvaryus'; aus der Verbindung ergibt sich, dass auch diese Bezeichnung sich nicht auf die Werkpriester des Opferplatzes, sondern auf gewisse Vorbilder am Himmel bezieht, die wie die Adhvaryus hin und her wandeln²). Mir scheint, dass es sich hier um eine Erwähnung der fünf Planeten handelt, für die wir sonst vergebens einen Platz in den Liedern des RV. suchen. Angesichts des rituellen Ursprunges der vedischen Lieder wird dieser Vergleich nicht befremden.

Von diesen fünf sind andere fünf zu unterscheiden, die I, 105, 10, in der Mitte des Himmels stehen '3). Die Wahl der Worte deutet darauf hin, dass hier nicht die Wandelsterne gemeint sind, sondern ein am Himmel nicht untergehendes, festes, also circumpolares Sternbild.

¹) Die Namen jedenfalls nicht; die Sprüche, mit denen sie geweiht werden, lauten: (Hoty): vahnir asi havyavähana; (Maitrāvaruņa): çvātro 'si pracetāḥ; (Brāhmaṇācchaṅsin): tutho 'si viçvavedāḥ; (Poty): ucig asi kaviḥ; (Neṣṭṛ): aṅghāriḥ; (Acchāvāka): avasyur duvasvān; (Āgnīdhra): vibhur asi pravāhaṇaḥ. TMBr. I, 4, 5; Çrautapadārthanirvacana p. 314 ff.

<sup>2)</sup> Der A. ist III, 5, 4: işirá; V, 31, 12: gráva — yásya jīrám adhvaryávac cáranti.

<sup>\*)</sup> amt yé páñcoksáno mádhye tasthúr mahó diváh. Was Sāyaṇa hier anführt, ist unbrauchbar. Danach wären Indra-Varuṇa-Agni-Aryaman-Savitr oder Agni-Vāyu-Sūrya-Candramas-Vidyut ,diese fünf Gestirne'!

# Dämonen.

Der Abwehr, dem Kampfe mit feindlichen Wesen aller Art gilt zum Teil die Anrufung der oberen Götter, die Licht und Leben geben. Hinter dem Schauplatz, auf dem die grossen Götter einherwandeln, treiben Rakşas, Piçācas, Yātudhānas ihr Wesen, die grosse Schar der unheilvollen Kobolde, die Leben und Gesundheit von Mensch und Tier schädigen, das Opfer stören, in Haus und Besitz allerhand Unheil stiften. Wesen und Geschichte des Dämonenkultus bleibt noch zu schreiben. Seine Namen strömen aus allen Quellen. Wer die Namen der vedischen Dämonen durchgeht, wird ein Gewirr von Wesen allerart erblicken. Bald sind die Bezeichnungen nach augenblicklichen Eindrücken und Erscheinungen gewählt, bald mit Zuhilfenahme der Phantasie gebildet wie Dämon, Ohnekopf', Geierkopf', Geschecktbauch', in manchen Fällen wird eine primitive Heilkunst ihre Termini nach den Krankheitserscheinungen gewählt und der Dämonolatrie ihre Namen geliehen haben 1), Abstrakta und Namen wirklicher Feinde, die zur Bezeichnung von feindlichen Geistern geworden sind, treten in ihrer Mitte auf. Man spricht von ihrem Vater, ihrer Mutter, manchmal mit, manchmal ohne Begründung, so wie Indras Vater, Mutter bisweilen wirkliche, bisweilen rein fingirte Wesen sind. Die Herkunft der

<sup>1)</sup> Vgl. den Zusammenhang des spätvedischen Nejameşa mit dem Naigameşa des Suçruta und dem Nemeso der Mathurāinschrift bei Bühler, Ep. Ind. II, 316 und Winternitz, JRAS. 1895, 149 ff.

Dämonen ist so mannigfach wie die der Götter. Die Brücke, die von dem Reich der Dämonen zum Reich der Götter hinüberführt, wird ständig von ihnen begangen. Wenn auch gute Götter, wie Indra, Vișnu im Kreise ihrer Anhänger zu eigentlichen Dämonen nicht geworden sind, so stehen manche, wie Rudra, in dessen Spuren der Schrecken wandelt, auf der Grenze, bisweilen, z. B. Par. III, 15, 7 ff., von einem Dämon kaum zu unterscheiden. Und selbst die, die durch die ganze Anlage ihres Wesens daran verhindert werden, innerhalb desselben mythologischen Kreises zu Dämonen zu werden, treten doch wenigstens in den Kreis niederer Götter ein und dienen der Zauberkunst. Der Spruch, den man beim Entlaufen eines Knechtes verwendet, zeigt Indra in dieser Stellung 1), und ein anderer, der Empfängnis sichert 2), ruft die "Männer" Mitra-Varuna, Açvins, Indra, Sūrya an; sicherlich kein Zeichen mehr von der Unmittelbarkeit ihrer Verehrung. Wir müssen stets fragen, ob der eine oder andere Name aus der Tiefe in die Höhe hinaufgestiegen oder vom Gott zu einem Dämon herabgesunken ist. Götter und Helden feindlicher Stämme haben die Aussicht, in der Mythologie der Nachbarn als Teufel angesehen zu werden; die Dämonen des eigenen Volkes steigen leicht zum Himmel auf. Neue Namen verschmelzen sich mit alten und erweitern den Inbegriff des ursprünglichen Gottes. Im AV. sind Bhava und Carva noch unabhängige Wesen<sup>3</sup>); sie haben sich später an Rudra gehängt und sind zu Namen von ihm geworden. Es gibt keine ständige Scheidewand zwischen Göttern und Im Schatten der offiziellen Götter blühen und gedeihen, aus Angst, Unverständnis und Deutesucht geboren, alle die Geister, die nur Unheil bringen; nicht wie die Götter den Menschen nach seinem Tun lohnen und strafen, sondern allein Ausdruck des Unheils sind. Ihr Kommen

<sup>1)</sup> Pār. GS. III, 7, 3.

<sup>2)</sup> Pār. I, 9, 5.

<sup>3)</sup> VMyth. II, 204; etwas anders Weber, Om. und Port. 400.

deutet sich an in dem Schrei Unheil verkündender Tiere <sup>1</sup>), der Schakale, gewisser Vögel, im Erscheinen von Tauben. Selbst dem Menschen haftet die Doppelnatur an, dass er Glück oder Unheil bringt. Der heimgeführten Gattin können Kräfte innewohnen, die sie zum Verderben für Mann und Kinder, für Haus und Stall machen und der sorglichen Abwehr bedürfen <sup>2</sup>).

Namen alter Feinde, die zu Dämonen wurden, sind Paņi, Cambara, Pipru. Ob wir Picācas und Raksas in gleicher Weise deuten müssen, ist nicht so sicher, aber nicht weniger möglich; VII, 104 schildert den Kampf gegen die Rakşas so persönlich, dass er der Wirklichkeit entnommen zu sein scheint; die in demselben Liede und anderwärts namentlich in X, 87 genannten Yātudhānas erinnern an die Übel der Yātus, die Ahriman an den Ufern des Haētumant schuf. Sie stehen complimentär neben Bhesajas 3) und repräsentiren den Zauberdienst. Von allen Dämonen sind die Rakşas, wenn ich nicht irre, am häufigsten im Ritual genannt. Es ist, als ob die Erinnerung an bestimmte Feinde, die den brahmanischen Ritus bekämpften, sich hier fortsetze4). Ait. Br. II, 7, 1 wird erörtert, ob man die Raksas bei Gewährung ihres Anteils preisen soll oder nicht und die Frage dahin entschieden, dass es, wenn überhaupt, dann leise zu geschehen habe; denn wenn es laut geschehe, so könne die Stimme des Opferers zu einer Raksasstimme werden. Die Darbringungen für sie bestehen in Körnerhülsen<sup>5</sup>), in Blutspenden; zu ihrer Abwehr zieht man einen Kreis, legt man die Umlegehölzer hin TS. II, 6, 6, 2, man sprengt Wasser oder nimmt einen Feuerbrand; oder für

<sup>1)</sup> Par. III, 15, 20. TAr. IV, 29 ff.

<sup>2)</sup> Pār. I, 11, 4.

<sup>\*)</sup> Bloomfield, Grundriss II, 1. B. S. 9. Das Çat. Br. setzt neben die bahvras die yātuvidas.

<sup>4)</sup> Cf. noch Manu III, 204. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. unter anderem NVO. p. 171.

Wasser und Feuer tritt der die bösen Geister, Dusvapnya, Nirrti (X, 36, 4) verscheuchende Klang der Somasteine ein, wie anderwärts durch Erzklang die Gespenster verscheucht werden 1). Wenn der Umriss zu den Schalllöchern gezogen wird, geschieht es mit den Worten: hier schneide ich die Hälse der Rakşas ab 3). Ein Opfer wird in der fertigen Grube dargebracht, damit in ihr sich nicht verderbliche Raksas Die Schalllöcher sind raksohan und valahan<sup>3</sup>). erheben. dem Crāddha werden ,Asuras und Raksas und Picācas, die auf der Erde wohnen' vertrieben, ehe man ,die Väter' und Brahmanen lädt 4). Es ist nicht ausgeschlossen, dass hier der Begriff der Dämonen in den der Manen übergeht und der Name eines feindlichen Stammes ebenso in feindlichem Sinne in die Mythologie eingetreten ist, wie die Angiras, Bhrgus als Ahnen vedischer Geschlechter in die Himmelswelt versetzt wurden. Von Dämonennamen, die im Kult besonders hervortreten, sind die I, 224 ff. erörterten und nachher zur Sprache kommenden Çanda-Marka zu erwähnen, an deren Stelle im Rk vor den Açvins der 'Grdhra' Soma trinkt, ferner der vielleicht schon im RV. X, 99, 10 genannte, wahrscheinlich aber erst später entwickelte aráru, dessen Name bei Herstellung der Vedi und des Utkara in den Sprüchen apārarum pṛthivyai devayajanād badhyāsam und araro divam mā paptah verwendet wird 5); er gilt als ein Asura, den Indra aus der Erde verjagt. Opfer, die den Picācas und Yātudhānas dargebracht werden, erwähnt TBr. III, 4, 1, 5%). Mit Dämonen aller Art machen uns die Grhya-

<sup>1)</sup> Rohde, Psyche I2, 272, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Cat. Br. III, 7, 1, 2.

<sup>3)</sup> Āp. XI, 11, 6 u. s.

<sup>4)</sup> Caland, Altind. Ahnenkult p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) VS. I, 26; TS. I, 1, 9<sup>1</sup> ff.; MS. I, 1, 10; IV, 1, 10 (p. 13); TBr. III, 2, 9, 4.

O Unter den Dämonen tritt einer mit dem Namen makha auf; er scheint im Kreise der Bhrgus besonders bekannt gewesen zu sein, wie RV. IX, 101, 13 (ápa çvánam arādhásam hatá makhám ná bhrgavah) zeigt,

sūtren bekannt. Wie die Leiber toter Yakṣas nach dem Milindapañha¹) allerlei Gestalten zeigen, so begegnen wir hier Dämonen in jeglicher Gestalt. Alles, was Gut, Glück und Leben schädigt, wandelt sich in Name und Gestalt, sein Einfluss ist überall gegenwärtig und überall zu beseitigen. Wo das Leben des Neugeborenen, der Wöchnerin in Gefahr ist, bei allen wichtigen Akten des Lebens, bei Krankheiten begegnen wir dem Zauber, der jenen Einfluss paralysiren soll. Zum Schutz der Wöchnerin stellt man ein Feuer an die Thür, wirft Senf- und Getreidehülsen hinein und ruft: çanḍa-marka, upavīra, çaunḍikeya, ulūkhala, malimluca, dronāsa, cyavana sollen von hier schwinden, ālikhan, animiṣa, kimvadanta,

und findet sich öfter in Sprüchen des YV., in denen Agni, Indra, Rudra als makhahan (cf. TS. III, 2, 4) bezeichnet werden. Er steht neben den Göttern, aber doch in unverkennbarem Gegensatz dazu. TMBr. VII, 5, 6 (cf. MS. IV, 5, 9 pag. 77) erreicht ihn der Glanz (yaçah) zuerst; er läuft damit fort und bleibt auf seinen Bogen gelehnt stehen. Die Bogensehne schnellt empor und trennt Makha den Kopf ab, der zum Pravargya wird. Hier wie an anderen Stellen heisst es, dass Makha das Opfer sei. Es wird auch erzählt, dass Ameisen die Bogensehne zernagten und als Lohn dafür die Gabe empfingen überall, wo sie graben, Wasser zu finden (Komm. zu TMBr. 1. c. TBr.; MS. IV, 5, 9, deren Varianten wichtig sind; die Ameisen erwidern Indra abhimrtāyām [jyāyām] vā asyām na çaksyāmo jīvitum); aber es ist nicht immer Makha, der die Rolle spielt. TAr. I, 5, 2 ist es Rudra, dem das fortschnellende Bogenende den Kopf abreisst, und Indra zernagt in Gestalt einer Ameise (vamrirupena) die Sehne; Cat. Br. XIV, 1, 1, 1 ist es V is nu, dem die Bogenenden das Haupt abschneiden (cf. auch TAr. V, 1, 2 und Rajendra Lala Mitra, Introduction p. 27; Komm. p. 372). Wie Makha, so ist wie bekannt auch Visnu ,das Opfer'. Ich habe die Bedeutung dieser Erzählung, die eingehendere Untersuchung verdient, nicht zu erkennen vermocht. VS. XI, 57; TS. IV, 1, 5 wird zu dem Thonklumpen, aus dem die Ukhā geformt wird, makhasya çiro 'si gesagt. Das stimmt damit überein, dass beim Pravargya das Mahāvīragefäss in gleicher Weise als , makhasya çirah' gilt (VS. XXXVII, 7 ff.; TAr. V, 3, 2). Dieselbe Anrede findet sich aber auch bei dem zum Purodāça verwendeten Kloss TS. I, 1, 8 g (TBr. III, 2, 8, 3) und bei dem Aghāraüberrest TS. I, 1, 12P, we ihre Bedeutung weniger durchsichtig ist.

<sup>1)</sup> p. 272 ed. Trenckner: kīţa-, kimi-, kipillika-, patamgavanna etc.

upaçruti, haryakşa, kumbhin, çatru, pātrapāņi, nṛmaṇi, hantrīmukha, sarşapāruna, cyavana — verschwinden sollen sie von hier 1). Oder wenn eine Kumāra genannte Krankheit das Kind befällt, beschwört man den Dämon mit dem Spruch ,karkura, sukūrkura, kūrkura, der Kinder Bändiger! Cet, Hündchen, lass los. Verehrung sei dir . . . Sīsara sage: ,kusch dich'. Saramā ist die Mutter, Sīsara der Vater, Çyāmaçabalau deine Brüder'2). Wenn man den Schüler dem Lehrer übergibt, so wehrt ein Zauberspruch einen etwa von diesem ausgehenden Schaden ab 3) und am Tage des Abschlussbades ruft man (agni) gohya, upagohya, mayūkha, manohan askhala etc.4). Wenn am ersten Tage des Halbmonats die Götter ihren Anteil erhalten haben, denkt die Hausfrau verschiedenener anderer Wesen und bringt ausserhalb des Hauses ihre Verehrung ,der Frau', ,dem Mann', ,jedwedem Alter', ,dem weissen, schwarzzahnigen Herren der bösen Frauen, die meine Kinder betören, im Dorfe oder im Walde wohnen' ihre Verehrung dar' (Par. I. 12, 4); Rudra, dessen Heerscharen überall lauern, wird als pathisad, catuspathasad, apsusad, girisad, pitrsad u. s. w. geopfert (P. III, 15, 7 ff.). In dem Spruch, mit dem TAr. I, 28 die Gespenster vom Opferplatz fern zu halten lehrt, heisst es vicīrsnīm grdhracīrsnīm ca apeto nirrtim hatha paribādham çvetakukşam nijangham çabalodaram — īrşyāsūye bubhukşam manyum krtyām ca dīdhire.

¹) Pāraskara I, 16, 23; Āp. GS. XVIII, 1; Mantrapātha II, 16, 1 ff.; Noch reichlicher ist die Schar bei Hir. II, 3, 7 (Rit. 181. 182): pramīçant, kūṭadanta, vikleça, lambastana, uraspeça etc.

<sup>2)</sup> Par. I, 16, 24; Hir. II, 7, 3.

<sup>\*)</sup> Hir. I, 6, 5: kaşakāya tvā paridadāmi, antakāya tvā p., aghorāya, gadāya, yamāya, makhāya etc.

<sup>4)</sup> Pār. II, 6, 10.

## Asuras.

Die Herkunft und Bedeutung mancher Dämonen erhält eine besondere Beleuchtung durch die Geschichte der Asuras. Die Frage nach ihrer Beziehung zu den Devas in der Vorgeschichte der indoiranischen Religion, die Gründe des Bedeutungswandels sind heute nicht klarer, als sie vor Jahren waren, wo Haug seine Hypothese aufstellte, dass die (schon von Burnouf beobachtete) Umwandlung des einen wie des anderen Wortes in eine Bezeichnung von Dämonen auf einem vorhistorischen religiösen Schisma beruhe, und Justi sowie später Ludwig (RV. IV, XVII) Haugs Ansicht mit wichtigen Gründen bekämpfte1). In neuerer Zeit hat die Hypothese Darmesteters, dass es sich nicht um religiöse Kämpfe, sondern um blossen Wechsel der Wortbedeutung handle, und die Namen später in einseitiger Weise ausgeprägt wurden, Anerkennung gefunden. Aber auch sie vermag die Prüfung nicht zu bestehen. Die Haugsche stellte sich in Widerspruch mit unzweifelhaften Tatsachen, die Darmestetersche erinnert etwas an eine vergangene Zeit der vergleichenden Sprachwissenschaft, wo man gewisse allgemeine Grundformen aufstellte und aus ihnen je nach Bedürfnis die eine oder die andere Form entschlüpfen liess. Sie ist eine der Hypothesen des gelehrten Iranisten wie seine Datirung des Avesta, seine

<sup>1)</sup> Justi, GGA. 1866, p. 1446 ff.; Abfertigung des Herrn Dr. M. Haug p. 22 ff. (vgl. zu der Frage auch Spiegel, Erān p. 231—273; Weber, IStr. II, 445. 469 ff.)

Identificirung von Ameşaspentas und Ādityas, blendend und ohne überzeugende Kraft. Und ebenso hat der Gedanke anderer, dass deva und daēva sich in der Bedeutung "Dämon" einigen, nichts für sich; er ist schon durch die Übereinstimmung des Germanischen, Griechischen, Gallischen und Indischen als widerlegt anzusehen.

Ich will versuchen, die Diskussion wieder aufzunehmen und über den toten Punkt, auf dem sie angelangt zu sein scheint, hinweg zu führen. Haug hatte sicher Unrecht von Fehden zu sprechen, die der Schöpfung des Asuradienstes und des Rgveda vorausgingen und in die prähistorische Zeit zu verlegen seien; dagegen protestiren alle Daten des ältesten Teiles unserer Liedersammlung: dort ist Asura ,Herr' und nur in ganz seltenen Fällen die Bezeichnung für irgend ein feindliches Wesen; wir finden im RV. nicht das Geringste, was auf eine Bekanntschaft mit der Reformation Zarathustras und dem Träger dieser Lehre schliessen lässt. Ich bin der Meinung, dass die Zeit des RV. der Zoroasters vorausging, dass die Träger des Opferdienstes damals ihre Dienste bis weit nach Westen hin angeboten haben und die Angabe des RV. von dem freigebigen Partherfürsten, der den Opferdienst belohnte, nicht gering zu veranschlagen ist 1). Auch darin hat Haug geirrt, dass er einigen an der Peripherie erscheinenden und selten auftretenden Namen wie nånhaithya, çauru zu grossen Wert beilegte; ich möchte sie nicht so leicht nehmen wie Darmesteter, immerhin sind die iranischen Doubletten zu sehr verblichen, um zu einem Vergleich zu dienen 2). Aber Darmesteters Irrtümer sind

<sup>1)</sup> Cf. meine Anzeige von Mc Crindle, GGA. 1894, S. 694 ff.

<sup>2)</sup> Die Identität der Namen ist keineswegs beseitigt. Indra dürfte nach wie vor gleich dem iran. indro sein, wie Geldner, Vend. X, 9; XIX, 43 schreibt. nänhaithya, der feindliche Dämon, lässt sich nicht von näsatyau trennen, der Bezeichnung zweier guter Götter. Da offenbar viele Verbindungsglieder verloren gegangen sind, vermögen wir nicht, im Einzelnen Grund und Geschichte des Bedeutungswandels zu erkennen; es wäre

nicht geringer als die Haugs gewesen; sie verstecken sich mehr in gelehrten Konstruktionen und Theorien und liegen nicht so offen zu Tage, sie sind darum freilich auch gefährlicher und haben sich vielen Beifalls erfreut. Schon der Satz. dass ,dans cette prétendue révolution religieuse, il n'y a qu'un accident de langage, une curiosité de lexicologie' (p. 268) setzt ein merkwürdiges chassé-croisé des Lexikons voraus, weil es aus dem einst überall eindeutigen Worte deva in Iran .böse Geister' schuf und symmetrisch die ebenfalls eindeutige Bezeichnung asura grade in dem Nachbarlande Indien in ihr Gegenteil verkehrte. Und noch seltsamer ist an anderer Stelle Darmesteters Gedankengang 1). Ich kann in dieser Argumentation nichts weiter als einen Trugschluss erblicken. D. führt indische Beispiele für den Zorn der devas an: hedo devānām uta martyānām, die mit iranischen nur zufällig übereinstimmen. Es würde sonst doch nahe gelegen haben, dass die Devas und Martyas auch in Indien ihren Weg unter die

falsch zu glauben, dass die iranischen Verhältnisse ein vollständiges Negativ der indischen sind und umgekehrt. Ebenso dürfen Çauru und Çarva vielleicht combinirt werden, obwohl formale Schwierigkeiten entstehen (auch Bloomfield bleibt bei der Zusammenstellung PJAOS. 1894, CLIX: çáru, çarv: çūr 'crush'; the strong anteconsonantal çáru-s 'missile'; antevocalic çarv-á, Avestan saurv-a "god of destruction').

¹) pag. 266, . . . transportez dans ce milieu où l'Ahura et le Yazata ont accaparé à eux toute la divinité, transportez des invocations adressées à l'Ahura ou à un Yazata, et semblables à celles où le héros védique supplie les dieux ,pour que point ne l'atteigne l'angoisse qui vient de l'homme ni celle qui vient du deva' (deva-kṛtam, martyakṛtam anhas) . . ,pour que point ne le frappe le trait des devas ni des hommes' (hedo devānām uta martyānām) . . pour qu'il soit une place forte contre les attaques des devas et des hommes . . vous aurez l'origine et le sens ancien de ces perpétuelles prières des héros avestéens, demandant aux dieux la grâce de triompher des haines ,des daévas et des hommes' (daēvanām uta maṣyanām); formules qui sont la reproduction exacte, l'écho fidèle des prières indoiraniennes, mais où le mot devenu obscur, deva, désignant un être qui fait le mal, devait arriver nécessairement à revêtir les couleurs démoniaques . . .

Dämonen genommen hätten. Sie haben es aber nicht dort, sondern in Iran getan, und wir wissen nicht, ob prähistorisch von 'dem Zorn der Devas' in der Weise, wie Darmesteter zur Begründung seiner Theorie annimmt, gesprochen wurde. 'Ces formules indo-iraniennes, qui réunissaient dans une même déprécation la colère des dieux et des hommes' (266) haben den Fehler, dass sie vielleicht nicht existirten. Es hätte dann doch auch in prähistorischen Zeiten vom Zorn der Asuras gesprochen werden müssen; aber noch im RV. wird er nicht erwähnt und doch haben gerade in Indien die Asuras in späteren Zeiten zu Dämonen sich entwickelt¹).

Auch was Tiele<sup>2</sup>) sagt, ist irrig. asura ist nicht, wie er will, allmählich' und angezwungen' zu einer ungünstigen Bedeutung gelangt, sondern diese tritt ganz unvermittelt und plötzlich mit bestimmter Gegnerschaft gegen die Devas auf. asura heisst auch nicht allgemein Geister, Wesen', aus dem Gott oder Dämon sich nach Belieben entwickeln konnte, sondern entweder "Herr<sup>3</sup>), Gott' (und asuryà dem entsprechend "Herrschaft, Göttlichkeit') oder "Dämon'<sup>4</sup>). Wenn Tiele

<sup>1)</sup> Wenn in Stellen wie I, 24, 14 gesagt ist áva te hélo varuna—asura, so knüpft hédo an Varuna, nicht weil er asura ist, sondern weil er an sich ein gefährlicher Gott ist (cf. oben p. 35) und trotzdem ist Varuna nie zu einem Dämon geworden. Wenn D. p. 269 sagt: "Des images de terreur s'étaient donc jointes à ce nom (Varuna); le plus grand des Asuras avait mérité de passer au rang des dieux terribles', so ist auch das schief; denn gerade die Bezeichnung Asuras gibt dem Namen im RV. nichts Dämonisches und als die Asuras zu Dämonen geworden waren, ist Varuna— kein Asura mehr. Nicht an den Asura-Varuna, der in Iran keine Rolle gespielt hat, sondern an den allgemeineren Kreis der Asuras knüpft sich die Gegnerschaft der Brähmanazeit. Varuna selbst hat zu dieser Entwicklung nichts beigetragen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschichte der Rel. II, 82. 84. asura ,asurisch' bedeutet nicht, wie T. p. 83 sagt, ,ebenso oft göttlich als dämonisch'. Der Prozentsatz ist anders und hängt von der Litteraturgattung ab (cf. unten pag. 438).

<sup>8)</sup> Ludwig, IV, XVIII.

<sup>\*)</sup> v. Bradke, Dyaus Asura 106: ,Einen Übergang des Begriffes ,asura = höchster Gott' in den Begriff asurā adevāh innerhalb der indisch-

bemerkt, dass die Asuras ,doch niemals von Natur böse Wesen, niemals eigentliche Teufel, sondern mehr Nebenbuhler der Devas und Plagegeister für die Diener derselben' gewesen seien, so möchte ich diesem Umstand grossen Wert nicht beilegen. Sie sind noch ärger als die Raksas; sie werden nicht wie diese mit Opfern abgefunden, sie sind beständig Gegner und Widersacher beim Gottesdienst¹). TS. II, 4, 1, 1 stellt den Deväh, Manusyäh, Pitarah der Reihe nach Asuras, Raksas und Piçācas gegenüber, sieht in ihnen also ebenso Feinde der Götter wie in Raksas Feinde der Menschen²). Gerade das häufige Hinüberspielen des Streites zwischen Devas und Asuras auf das rein sakrale Gebiet scheint mir ein wichtiges Moment zu sein bei der Erklärung des Ursprunges dieser Fehden.

Die Asuras bringen andere Opfer als die Götter oder befolgen eine andere Praxis. Sie legen die drei Opferfeuer Ähavanīya, Gārhapatya, Anvāhāryapacana in anderer Reihenfolge an als die Götter und verlieren ihr Glück (TBr. I, 1, 4, 4). Wenn eine Praxis als ungeeignet abgelehnt wird, wird sie als "asurisch" bezeichnet<sup>5</sup>). Die enge sakrale Beziehung zwischen Indern und Iraniern wird ja durch den gemeinsamen Besitz alter Opferformeln erwiesen. So dürften auch die Streitigkeiten um das Ritual einen historischen Ausgangspunkt haben. Je weiter vom Ausgang entfernt, desto mehr trat die Neigung auf, alles nicht streng Brahmanische als asurisch zu bezeichnen und jeden Gegensatz, selbst den von Tag und Nacht (TS. I, 5, 9, 2) mit dem von Devas und Asuras zu verknüpfen.

brahmanischen Entwicklung werden wir somit für ausgeschlossen halten müssen. Es bleibt demnach nur die Annahme übrig, dass die jüngeren asurd adevah von aussen in die brahmanische Welt hereingetragen seien'.

<sup>1)</sup> v. Bradke, Dyaus Asura 90 ff.

<sup>2)</sup> Zur formellen Erklärung der Stelle cf. Johansson, IF. III, 237.

 $<sup>^{\</sup>rm s})$  ÇÇS. XV, 15, 11; Gobhila Çrāddha Kalpa III, 7 (Caland, Totenverehrung 32).

Darmesteter hat bei seiner Auseinandersetzung etwas unterschätzt, was sehr wesentlich für die Beurteilung der Frage ist: dass das Schicksal der zu Teufeln verwandelten Devas auch von den Kavis geteilt wird, den Priestern und Weisen Indiens, die in den Brāhmanas als *çuçruvārsah* gelten. Denn von den Kavis hat auch die neuere Forschung das in Iran verfemte Wort kava<sup>1</sup>), resp. kāvaya, Anhänger des Kavi' nicht getrennt; seinen Zusammenhang mit Devas und weiter mit Karapans und Uçij lehren deutlich die polemischen Anspielungen der Gāthās wie Ys. 44, 20.

cithenā masdā hukhşathrā daēvā ånharə at īt pərəsā yōi pişyeintī aēibyō kām yāiş gām karapā usikhş cā aēşəmāi dātā yā cā kavā ānmēnī urūdōyatā<sup>2</sup>).

Die Stelle zeigt die ganze kulturgeschichtliche Umgebung von ketzerischen Kavis und Karapans<sup>5</sup>), die wie die Daēvas zu den Feinden Zarathustras gehören und von dem brahmanischen Glauben so wenig getrennt werden können, wie die Daēvas, denen sie dienen; Darmesteter bemüht sich (145<sup>5</sup>) mit unzulänglichen Gründen den Gāthāvers wegzudeuten. Auch Usikhs ist darin genannt und geræde dieser Name erscheint, wenn auch ohne besondere Hervorhebung doch als die Bezeichnung alter Priester grade in den älteren Texten der vedischen Litteratur<sup>4</sup>). Es ist gewiss kein Zufall, dass der

<sup>1)</sup> Bartholomae, Grundriss I S. 103.

<sup>2)</sup> Cf. noch Ys. IX, 18:

nī tat yatha taurvayēni vīspanām tbisvatām tbaēsā daēvanām masyānām ca yathvām pairikanām ca sathrām kaoyām karafnām ca —

<sup>32, 15; 46, 11; 48, 10; 51, 14.</sup> Geldner, BB. XII, 98; XIV, 3. 4; Bartholomae, IF. I, 192 ff.

<sup>3)</sup> Cf. Wilhelm, Priester und Ketzer im alten Eran, ZDMG. XLIV, 144; West, SBE. XXXXVII, 19 Anm. 2; Jackson, Zoroaster p. 28.

<sup>4)</sup> Es ist (bald im Sg., bald im Plur.) Name eines priesterlichen

berühmte Kai-Kāōs der iranischen Sage eine Namensverwandtschaft aufweist mit dem Kavi Uçanas Indiens, der in der späteren Litteratur als Lehrer der Asuras erscheint 1). Den Stellen, die Spiegel anführt, ist die Angabe der Brāhmanas hinzuzufügen: uçanā vai kāvyo 'surānām purohita āsīt²), also unmittelbar in der Periode, die dem RV. folgt, begegnet uns der in Iran gefeierte Name auf Seiten der feindlichen Asuras. Diese Tatsachen in ihrer Gesamtheit sind doch sehr viel mehr als ,faits de langage (262); sie sind Ergebnisse der kulturgeschichtlichen Entwicklung 3).

Wann hat die Trennung oder feindliche Berührung stattgefunden? Ausgeschlossen ist die vor dem RV. liegende Zeit, da dieser wie der Avesta zumeist mit asura den Be-

Gotra und seines mythischen Ahnherrn, der Soma presst und Indras Freundschaft geniesst. Er steht auf gleicher Stufe wie Kutsa, Angiras, Gautama. TS. VI, 3, 6, 1: rtvijo vai vahnaya uçijah.

<sup>1)</sup> Spiegel, Die arische Periode 282 ff.

<sup>2)</sup> TMBr. VII, 5, 20 s. unten.

<sup>2)</sup> Darmesteter irrt auch in der Annahme, dass ,toutes les divinités et toutes les idées essentielles du Mazdéisme sont aussi bien indiennes qu'iraniennes'. Seine Herleitung von Varuna und Ahurmazda aus derselben Quelle ist irrig; seine Identifikation der Adityas und Amesaspentas ebenfalls. Mitra bedeutet schon im RV. wenig und ist in den Brähmanas ganz zum Schatten geworden; sein Partner Varuna, in Iran nur noch in gewissen Dualen erkennbar (VMyth. III, 10 ff.), ist in Indien einer der grössten Götter und Schöpfer der Welt. Ahuramazda fehlt in Indien ganz; er lebt höchstens in einigen Formeln wie ásurasya māyáyā (WZKM, XIII, 320) fort. Diese Gegensätze sind doch eigentlich gross genug. Auf dem Gebiet des Rituals ist die völlige Aufgabe der blutigen Opfer in Iran in erster Linie, sodann die Aussetzung der Toten in Betracht zu ziehen. Wir dürfen, wie ich schon sagte, nicht erwarten, dass die iranischen Verhältnisse zu den indischen ein völliges Negativ bilden und umgekehrt. Religiöse Schismen führen nicht zu völliger Aufgabe aller Gemeinsamkeit des Kultus, sondern nur zu einem Scenenwechsel im Vordergrund. Es handelt sich nach meiner Meinung keineswegs um ,le changement de quatre ou cinq étiquettes' (p. 262), sondern um einen viel tiefer gehenden Unterschied. Die Hauptpersonen wechseln, während die kleineren auf ihrem Posten bleiben.

griff der Göttlichkeit verbindet und in rta-aşa den Ausdruck grösster Heiligkeit sieht. Wir können die Linie nur dort, wo asura regelmässig in einen Dämon umgewandelt erscheint, ziehen: zwischen der Hauptmasse der rgvedischen Lieder und der der Brahmanas 1); diesseits fallen die wenigen Verfasser des RV., die gleich den Brähmanas in den Asuras dämonische Wesen sehen, jenseits die Hauptmasse der rgvedischen Hymnen und die wenigen versprengten Stellen aus den Brähmanas, die das Wort asura noch in gutem Sinne kennen 3).

Ich habe schon vol. II, pag. 8.9, ausgesprochen, dass die Traditionen des RV. sich nicht unmittelbar in den Brähmanas fortsetzen, sondern ein Bruch zu bemerken ist und zwei verschiedene Ströme hier zusammengeflossen sein müssen. "Zwischen den Stämmen, die in Asuras noch Götter (so weitüberwiegend im RV.) und denen, die in ihnen Teufel sehen, scheint ein nicht viel geringerer Abstand, als zwischen vedischen Indern und Iraniern zu sein<sup>6</sup>). Zarathustra wird nirgends erwähnt, gegen ihn und seine Reformation richtet sich nicht eine einzige Stelle und darum wird nicht er als Ursache dieser Gegnerschaft anzusehen sein; in einem der mit den Devayerehrern längst zerfallenen Asurakreise, die gegen den Opferkult jener protestirten und kämpften, mag der iranische Reformator später, lange nach der Zeit der vedischen Lieder, erstanden sein. Veda und Avesta sind nicht unmittelbar auf einander zu beziehen und viele Mittelglieder zwischen beiden verloren4). Die Ereignisse, die

<sup>1)</sup> Cf. meine Rezension von Hopkins, AISAK. IX, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Ludwig, RV. IV, XVII; dazu TS. I, 6, 6<sup>r</sup>; aus dem Pāli Jāt. IV, 273 v. 146 (Komm.: asurajeṭṭhako sakko). Wenzel, come contributions to Pāli lexicography Academy 1890. 30. Aug. S. 178.

<sup>8)</sup> Rez. von Hopkins, l. c.

<sup>4)</sup> Ich stimme hierin teilweise mit Tiele II, 85 überein: , . . sowohl die vedische als die zarathustrische Religion sind erst lange nach dieser Scheidung entstanden. Keine von beiden ist direkt aus der ostarischen

zwischen der Periode des Rk und der der Brähmanas sich abspielten, liegen für uns im Dunkel; so einfach, wie Haug vor Jahren meinte, liegen die Dinge nicht; aber er hat meines Erachtens in der Idee weniger fehlgegriffen als seine Nachfolger 1).

Es ist längst bemerkt, dass wir im RV. nur sehr wenige Stellen finden, die die Asuras verteufeln; v. Bradke verzeichnet p. 86 daraus 4 Fälle im Singular, 8 im Plural in dieser Bedeutung. Von jenen 4 stehen zwei<sup>2</sup>),

hervorgegangen. Zwischen ihrer Entstehung und der Spaltung des altarischen Volkes muss eine lange Zeit verflossen sein, in welcher die alte Religion ihren Entwicklungsgang in verschiedenen und oft weit auseinanderlaufenden Richtungen fortsetzte u. s. w.

- ¹) Es ist billig v. Bradkes zu gedenken, dessen Ansichten denen Haugs ähnlich sind, aber sich viel näher auf das Richtige zu bewegen; er sagt Dyāus Asura p. 108: 'die einzigen Arier, von denen wir sicher wissen, dass sie den Asura verehrten und die Dēvas verabscheuten, sind die Eraner des Avesta. Die Verteufelung des Asura bei den brahmanischen Indern ist daher schon frühe auf den Zusammenstoss der letzteren mit den Anhängern des Zarathustra zurückgeführt worden: wie ich glaube, mit Recht. Nur dürfen wir diesen Zusammenstoss nicht in die ar. Urzeit verlegen: die Eraner lebten ohne Zweifel schon geraume Zeit von den stammverwandten Indern getrennt, bevor Z. seine reformatorische Tätigkeit begann. . . . Wir werden mithin das Aufkommen der asurā adevāḥ bei den vedischen Indern auf den Gegensatz derselben zu den Eranern des Avesta zurückführen dürfen . . . . Unrichtig sind hier nur die Worte 'mit den Anhängern des Z.' und 'Eraner des Avesta'.
- 3) II, 30, 4 bfhaspate vidhya vfkadvaraso ásurasya vīrān.
  v. Bradke bemerkt dazu p. 96, dvaras sehe wie eine iranische Form aus, gleich skr. dhvaras. vrkadvaras könne also die halbsanskritisirte Form eines eranischen Eigennamens vehrkadvaranh sein. Es scheint ihm aber schliesslich näher liegend mit dem PW. zu vermuten, dass v. aus ind. vrkadhvaras corrumpirt sei (Brunnhofer, Iran und Turan p. 127 denkt an die Bewohner der Wüste Schand). v. 8 sind diese Feinde Çandikas genannt.

VII, 99, 5: çatám varcínah sahásram ca sākám hathó apraty ásurasya vīrán //

Da Çambara, wie ich zeigte, infolge seiner Feindschaft gegen Divodāsa in die westlichen Länder zu versetzen ist, scheint die Bezeichnung als Asura nicht ganz zufällig. Die andern beiden Stellen sind X, 138, 3:

drlhani pipror ásurasya māyina indro vy àsyat —

von diesen 8 ebenfalls nur zwei 1) in den Familienbüchern.

Ich möchte die Aufmerksamkeit auf einen Umstand lenken, der m. W. weniger beachtet worden und doch nicht bedeutungslos ist: das Wort asara erscheint in den Familienbüchern verhältnismässig selten und beweist dadurch das allmählige Verblassen des Asurakultus. Es ist sicher kein Zufall, dass in dem Buch, das nach meiner Theorie den iranischen Ländern am nächsten liegt, das Wort asura fast ganz vermieden wird<sup>2</sup>), während nach einer ungefähren Zählung deva gegen 68 Mal vorkommt. Wir gewahren, noch ohne besonders erkennbare Feindschaft gegen die Asuren, deutlich hierin ein Emporsteigen der Devareligion, und des vorzüglichsten Vertreters der Devareligion: Indras, der in II bis VII niemals ein asura genannt wird<sup>3</sup>), wohl aber,

<sup>(</sup>Pipru steht Varcin und Çambara nahe) und X, 124, 5 (siehe oben p. 67 ff.). Der AV. zeigt den Singular in der Bedeutung 3 mal: VIII, 6, 5; XIII, 4, 42; XIX, 56, 1. v. Bradke, S. 101 ff.

¹) VIII, 96, 9: asurāh adevāh; 97, 1 (gegenüber VIII, 25, 4: devāv ásurau). Die anderen Stellen gehören dem I. und vorwiegend dem X. Buche an (53, 4; 82, 5; 124, 5; 151, 3; 157, 4). asurā findet sich in feindlichen Sinne RV. V, 40, 5. 9 (Svarbhānu); X, 131, 4 Namuci. asurahān steht VI, 22, 4; VII, 13, 1; X, 170, 2. Im Allgemeinen zeigt sich die Bedeutung "Dämonen" im Zunehmen im X. Buch, also näher an die Zeit der Brāhmaņas. Die Lieder, die die Asuras feindlich nennen, enthalten damit ein Kriterium ihrer Zugehörigkeit zu der Brāhmaņaschicht oder, vorsichtiger ausgedrückt, zu den Kreisen, deren Anschauungen sich in den Brāhmaņas fortsetzten. Im AV. kommt der Plural asurāh = Dämonen schon 30 mal vor (v. Bradke, S. 86).

<sup>\*)</sup> Einmal (feindlich) in asurahán VI, 22, 4. Cf. meine Rezension von M° Crindle, GGA. 1894, p. 650. Von der Verfemung frei geblieben ist asuryà, das in freundlichem Sinne in VI 4 mal (20, 2; 30, 2; 36, 1; 74, 1) vorkommt und wohl durch die Verschiedenheit von Akzent und Endung noch vor einem Bedeutungswandel bewahrt blieb. asura findet sich sonst in II 4 mal (II, 30, 4 feindlich), III 6 incl. asuratva, IV 2, V 11, VI 0, VII 7, VIII 8 mal.

<sup>\*)</sup> VI, 22, 4 heisst er asurahán; VII, 99, 5 stehen die ásurasya vīrāk im Gegensatz zu ihm und Viṣṇu. Cf. auch VIII, 96, 9; 97, 1.

besonders in späteren Geschichten, in direkter Feindschaft gegen sie erscheint<sup>1</sup>). Das Buch VII dagegen, dessen Verfasser im allgemeinen in dem Lande an der östlichen Sarasvatī und von der Möglichkeit feindlicher Berührung mit Ahuraverehrern entfernt lebten, kennt das Wort ásura noch 7 Mal, davon nur ein Mal im Anschluss an Çambara in feindlichem Sinne<sup>2</sup>), aber doch auch selten im Verhältnis zu déva<sup>3</sup>).

Es wird notwendig sein einen Überblick über das, worüber Asuras und Devas sich stritten, zu gewinnen und die Namen zu untersuchen, die in den Kämpfen hervortreten. Keineswegs sind diese Dinge alle indoiranischer Herkunft; ganz im Gegenteil werden nur wenige so hohes Alter haben und fast verschwinden unter der Zahl von Fällen, die sich nur auf die Streitigkeiten mit indischen Gegnern, verfeindeten Clanen und Priestergeschlechtern beziehen. Schon der Ausruf he 'lavo, den an einer Stelle des Cat. Brāhm. die Asuras tun 4), beweist, dass darunter auch rein indische und in diesem Fall wohl östliche Feinde zu verstehen sind, sowie unter den Daēvas sich auch mazenderanische Gegner (māzainya) befinden 5). Aber es wird daran festzuhalten sein, dass der Ausgangspunkt der feindlichen Bedeutung in später vergessenen Berührungen mit den westlichen Stämmen lag: in gewisser Weise hat ja stets eine Verbindung mit dem Westen bestanden 6).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z. B. Ait. Br. II, 16, 4; IV, 5, 1; VI, 4, 2; 14, 10; 32, 25; 36, 14; TS. II, 3, 7; 4, 2; VII, 3, 7, 1; TBr. I, 1, 2, 4. 5; 2, 3, 3; 3, 10, 1; III, 3, 5, 1; Çat. Br. II, 1, 2, 14; TMBr. XX, 14, 2; Jāt. I, 31 etc. Andere Götter gelten zwar auch, aber nicht so häufig als Feinde der Asuras. Mitra-Varuņa z. B. Ait. Br. VI, 4, 1; Indra-Viṣṇu Ait. Br. III, 50, 3; VI, 15, 10; Indra-Varuņa III, 50, 1; Viṣṇu MS. I, 4, 7 (54, 18).

<sup>2)</sup> Dazu noch asurahán VII, 13, 1.

<sup>8)</sup> Dass déva VII, 104, 24 in mûradeva eine schlechte Bedeutung hat, ist, wie Tiele (II, 83¹) annimmt, richtig, kommt aber von dem Zusatz mūra her und berechtigt darum zu keiner Folgerung.

<sup>4)</sup> Cat. Br. III, 2, 1, 23; VMyth. I, 89.

<sup>5)</sup> Nöldeke, Grundriss der iran. Phil. II, 1781.

<sup>6)</sup> Vgl. Weber, Über die Magavyakti des Kṛṣṇadāsa Miçra, Berlin

Die Systematik wird die Asurageschichten und -Namen in drei Teile zu teilen haben: I. solche mit historischem Kern a) iranische Asuras; b) indische (arische oder nichtarische Feinde). II. Opferspekulationen. III. Mythologische Gegensätze: Manen <sup>1</sup>); Dämonen <sup>8</sup>).

Ich will, da die Befolgung der Systematik noch zu unsicher und das Material, das ich zu spät darauf hin zu sammeln unternommen habe, nicht ganz vollständig ist, mich darauf beschränken, einen Anfang mit der Untersuchung zu machen, in der Hoffnung, dass andere sie fortsetzen, und vorwiegend Material geben, in dem man Beziehungen zu Iran vermuten kann<sup>3</sup>).

1. TS. VI, 4, 10, 1: bṛhaspatir devānām purohita āsīc chaṇḍāmarkāv asurāṇām — ) beide erhalten im Verlauf des Agnistoma zwei Grahas, den Çukra- und den Manthingraha,

<sup>1879.</sup> Über zwei Parteischriften zu Gunsten der Maga, Berlin 1880. Haraprasād Çāstrī PJASB. 1901, p. 75 ff. Weber verweist auch "auf die nach Iran hinweisenden Namen" in den Lehrerlisten des Vançabrāhmaņa. ISt. IV, 375 ff.

<sup>1)</sup> Cf. Āp. I, 8, 7: apayantv asurāh pitrrūpāh. Donner, Piņdapitryajna S. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nachdem sie in Dämonen sich gewandelt hatten (z. T. schon im RV. z. B. X, 157, 4), mögen manche andere Motive, alt und jung, sich daran gehängt haben (Kuhn, Entwicklungsstufen p. 129; Eggeling, SBE. XII, 286<sup>2</sup>); aber Vincent Smith geht zu weit mit der Annahme, dass the whole conception of the Asuras and their conflicts with the gods was borrowed from the Greek legends of the Gigantomachia (JASB. 1889, 133; 1892, 60). Dann wäre schon TBr. I, 1, 2, 4 ff. und selbst z. T. der RV. griechisch beeinflusst.

<sup>\*)</sup> Die meisten Deva-Asura-Erzählungen mögen nur der Rechtfertigung einer rituellen Praxis gelten und freie Erfindung sein. Indes kennen wir nicht alle die 'Asuras', mit denen die Inder in Streit gerieten, und wenigstens im Princip wird angenommen werden können, dass sich darunter auch Streitigkeiten verbergen, die zwischen den Purohitas verschiedener Clane ausgefochten wurden. Die Erzählungen des Mbh. bedürfen einer besonderen Prüfung.

<sup>4)</sup> MS. IV, 6, 3 (81, 1); Çat. Br. IV, 2, 1, 6; TBr. I Komm. p. 6 etc. VMyth. I, 222.

die unursprüngliche Zusätze dieses Opfers sind, von den Göttern ursprünglich dargebracht, um damit die beiden Dämonen heranzulocken, zu ergreifen und fortzujagen. Wie ich I, 224 ausführte, ist marka = av. mahrka und bedeutet ,Tod', wozu auch der an das Manthingefäss geknüpfte Glaube stimmt, dass es Krankheit bringe und nicht in die Nähe eines durch Treuschwur Verbundenen gebracht werden dürfe. Eine so deutliche Etymologie bietet sich für çanda nicht, aber es erinnert an den Namen der unter Indras Feinden befindlichen Çandikas und speziell deren ,Vrsabha': RV. II, 30, 8:

tyám cic chárdhantam tavişīyámānam indro hanti vṛṣabhám çáṇḍikānām //

- v. 4 spricht von den vikadvaraso ásurasya vīrāh, Mannen eines ásura vikadvaras, eines vielleicht iranischen Feindes (s. oben S. 438<sup>8</sup>).
- 2. TMBr. VII, 5, 20: uçanā vai kāvyo 'surāṇāṃ purohita āsīt¹) / tam devāḥ kāmadughābhir upāmantrayanta / tasmā etāny auçanāni prāyacchan /²). Uçanas, den vedische Texte zu Indra vereinzelt in Beziehung setzen und zu einem Weisen und Zauberer machen³), wird hier den Asuras als Purohita zuerteilt und ebenso in der späteren Litteratur (Mbh. I, 76). Er kann, wenn auch etymologisch etwas verschieden, doch nicht von einem der berühmtesten Iranier, Kai Kāōs getrennt werden, den man längst gleich Kavi Kava Usa gesetzt hat⁴).
- 3. TBr. I, 5, 9, 1: devāsurāķ samyattā āsan | sa prajāpatir indram jyeştham putram apa nyadhatta ned enam asurā

<sup>1)</sup> TS. II, 5, 8, 5; ÇCS. XIV, 27, 1.

²) Komm. uçand nama kaveh putrah asuranam virocanadinam purohitah —

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Obwohl das Material nicht zu seiner n\u00e4heren Charakteristik ausreicht, so ist doch zu erkennen, dass er wie Kutsa u. a. mythisch gewordene Stammv\u00e4ter zu beurteilen ist.

<sup>4)</sup> Von neuerer Litt. cf. Spiegel, die Ar. Periode 284 ff.; Tiele II, 72; Nöldeke, Grundriss II, 190°.

balīyānso hanan | prahrādo ha vai kāyādhavo¹) virocanam²) svam pulram apa nyadhatta ned enam devā hanan —. Liegt hier trotz des verschiedenen Auslautes ein Zusammenhang mit av. kayadha vor?

4. MS. IV,2,9 (31,3): symo vai nāmāsura āsīt tasyeyam pythivī paçubhih pārnāsīt tān indro 'vynkta —. Möglicherweise ist der iranische Name salm, sairima hier entlehnt, der neben Tura, Airya als Sohn Thraētaonas erscheint und den Westen empfängt<sup>8</sup>). Ausser diesen Namen treten andere hervor, ohne dass sie irgend einen Anhalt zur Vergleichung bieten; ich gebe die von mir verzeichneten ohne damit irgend eine Vermutung über ihre Herkunft zu wagen; der eine oder andere von ihnen ist als rein fingirt zu betrachten:

Çat. Br. I, 1, 4, 16: Kilāta und Ākuli Priester der Asuras. TMBr. XIII, 12, 5: gaupāyanānām vai sattram āsīnānām kirātakulyāv asuramāye antahparidhy asūn prākiratām<sup>4</sup>). araru TBr. III, 2, 9, 4; aru ÇÇS. XIV, 50, 2<sup>5</sup>); etadu TS. II, 6, 9, 4<sup>6</sup>); kālakañja TBr. I, 1, 2, 4—6<sup>7</sup>); kustā (Gegensatz zu Aditi) MS. IV, 2, 3 (24, 17); jambha MS. III, 8, 10 (110, 1); die Devas rufen die Gāyatrī mit viçvakarman, die Asuras mit dābhi TS. II, 4, 3; MS. II, 1, 11

<sup>1)</sup> Komm.: kayādhusamjñitāyā hiranyakaçipubhāryāyāh putrah prahrādah svakīyam putram virocanam asurasainyasvāminam yuddhabhūmer avanīva—

<sup>\*)</sup> Verocana gilt später neben Vepacitti, Sambara (Samyuttanikāya I, 225) als asurinda.

<sup>\*)</sup> Darmesteter II, 399; III, LVIII.

<sup>4)</sup> Komm. kirātā mlechāh. Sie verstehen das Kochritual nicht richtig. Cf. Weber, ISt. X, 33 Anm. Max Müller (the hymns of the Gaupāyanas JRAS. NS. II, 426 ff.). na ha smānagnau nidhāyaudanam pacatah, agnau mānsam / athāsurānnam jagdhveksvākavah parābabhūvuh /

<sup>5)</sup> Komm. evamnāmāno 'surāh, makhasamjñakā yatisamjñakāç ca.

<sup>6)</sup> Es handelt sich um einen alten Rezitationsfehler etad u für idam u, der wohl der alleinige Ausgangspunkt der Personifikation gewesen ist.

<sup>&#</sup>x27;7) Die Erzählung von diesen den Feueraltar schichtenden Asuras ist besonders merkwürdig, weil sie an die Geschichte von Otos und Ephialtes erinnert (Kuhn, Entwicklungsstufen S. 129). An Stelle der Berge stehen hier Backsteine. Eggeling, SBE. XII, 286<sup>2</sup>.

(13, 11); Agni war der Bote der Götter; daivyo 'surāṇām TS. II, 5, 11, 8 (ISt. X, 39); asita dhānva ist König, Asuras sind das Volk Çat. Br. XIII, 4, 3, 11; pūru (deutlich aus einem alten N. pr.) Çat. Br. VI, 8, 1, 14; VS. XII, 34; vibhinduka TMBr. XV, 10, 11; viṣād TBr. III, 2, 9, 2.

Von anderen den Asuras zugeschriebenen Eigentümlichkeiten sei erwähnt, dass sie nach einer Erzählung kein Mittagsavana, sondern nur ein Morgen- und Abendsavana kennen,
wie mir scheint eine Reminiscenz an das fratarem cit havanem
uparem cit des Avesta 1). Die Art, den Çmaçāna zu schichten,
wird ebenfalls als eine Differenz zwischen (östlichen) Asuras
und Devas angesehen Çat. Br. XIII, 8, 2, 1. Was sonst zu
verzeichnen ist, scheint mir bedeutungslos zu sein 3).

<sup>1)</sup> TS. VI, 2, 5, 3: trivrato vai manur asīt dvivratā asurā ekavratā devāh pratar madhyamdine sayam tan manor vratam asīt — prātaç ca sāyam cāsurānām nirmadhyam, ksudho rūpam / tatas te parābhavan / madhyamdine madhyarātre devānām tatas te 'bhavan —

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Von anderen Verschiedenheiten sei hervorgehoben:

<sup>1.</sup> Die im Metrum TMBr. XII, 13, 27: ekakşaram vai devānām avamam chanda āsīt, saptākṣaram paramam / navākṣaram asurāṇām avamam chanda āsīt pañcadaçākṣaram paramam (cf. RV. Prāt. 866; Weber, ISt. VIII, 75). Diese Angabe scheint sofort wertlos, da eine Übereinstimmung in den Metren gar nicht wahrzunehmen ist. Weber hat daher Haugs (Ess. 229) geäusserte Vermutung, gāyatrī āsurī, uṣṇih āsurī, paṅkti āsurī gehe auf die Metra der av. Gāthās zurück (ISt. VIII, 232) als 'zwar geniale, aber durchaus unhaltbare Vermutung' zurückgewiesen; mir scheint, mit Recht. Wie weit aber doch ein schwacher historischer Kern darin enthalten sein mag, wird erst eine Analyse der avestischen und vedischen Metra feststellen können.

<sup>2.</sup> Die Götter sagen eka, die Asuras bilden das Fem ekā u. s. f. bis die Asuras zu paāca kein Femininum mehr bilden können. TMBr. XXI, 13, 2; Çat. Br. I, 6, 1, 7 ff.

<sup>3.</sup> Asurisch ist nach einigen Rechtsquellen bekanntlich die nur den Çūdras und Vaiçyas gestattete Eheform.

<sup>4.</sup> In dem Kampf zwischen Asuras und Devas siegt Çibi Auçinara und erhält von Indra ein Geschenk (Eggeling, Catalogue I, 87.

<sup>5.</sup> In spätererer Zeit wird die maya den Asuren zugeschrieben.

<sup>6.</sup> Āsuri Name eines bekannten Vedalehrers Çat. Br. II, 1, 4, 27; 3, 1, 9; 4, 1, 2; etc.

### Anhang.

#### Narāçansa.

Oldenberg hat es ZDMG. LIV, p. 49 ff. für notwendig befunden, gegen meine Methode Stellung zu nehmen und meinem VMyth. II, 230 angedeuteten Wunsch die Erfüllung versagt. Ich würde missverstanden werden, wollte ich ausweichen und will nun an dem zuerst von Oldenberg gewählten Beispiel den Unterschied unsrer Arbeitsweise auf diesem Gebiet meinerseits beleuchten. Es handelt sich um die Erklärung von narāçansa, nairyōsanha, in dem ich einen Gott des Feuers, speziell des Manenfeuers sehe mit dem Đeòg ἐπώνυμος desselben im Hintergrunde. O. dagegen hält ihn für den personifizirten "Lobpreis" der Männer, die Hypostase der Loblieder u. s. w., die auf dem Opferplatz erschallen.

Ein wesentlicher Faktor in meiner Deutung ist der iranische Nairyōsanha gewesen. Wie man seinen Namen auch etymologisch deute, seinem Wesen nach ist er ein Feuergott. Die erhaltenen Angaben sind spärlich, aber sie ergeben doch das, was wir hauptsächlich brauchen, den Grundcharakter des iranischen Gottes. Die Hauptstelle Ys. XVII, 11 nennt ihn inmitten der dort aufgezählten Namen des Feuers und weder früher noch jetzt scheint ein erheblicher Zweifel über diese Bedeutung N.' bei den Iranisten aufgestiegen zu sein. Spiegel, Er. AK. I, 434: "Eine Gottheit des Feuers ist der indische Narāçansa, zwar in den Vedas nur als der Name

eines besonderen Feuers gebräuchlich, er dürfte aber . . mit dem eränischen Nairyösanha zusammenzustellen sein, der gleichfalls als ein Feuer gedacht wird, welches im Nabel der Könige brennt'. II, 45: "An die Vorstellung von der Majestät schliesst sich am genauesten an die Feuergottheit, welche mit dem Namen N. bezeichnet wird. Wenigstens an einzelnen Stellen wird N. bestimmt zum Feuer gerechnet (Sir. I, 9), an anderen wenigstens neben demselben genannt ... Harlez, l'Avesta traduit I, p. 264: c'est probablement une personnification de la flamme du sacrifice. Geiger (Handbuch s. v.), n. propr. eines Feuergenius, des Boten des Ahura Mazda'. Mills SBE. XXXI, p. 258. Nach Justi, Preuss. Jahrb. 88, S. 86 ist in Persien N. "das Feuer, welches im Königshause forterbt.." Der neueste Bearbeiter des Gegenstandes Gray sagt Archiv f. Rel. W. III, 47 ff.: ,none the less emphatic is the declaration of the sacred texts of Iran that N. is connected most closely with the Fire' und führt die erwähnte Yasnastelle an, which is devoted entirely to the praises of the five Fires and to Nairvō-sanha. who forms, as it were, the sixth'. Auch für Gray ist N. also eine Gottheit des Feuers. Was sagt Oldenberg?

ZDMG. LIII, 51<sup>2</sup>: ,Von einer Erörterung dieses avestischen Genius sehe ich hier ab. Derselbe kann auf seinen indischen Namensvetter kein Licht werfen, höchstens es von ihm empfangen. Dass die farblosen Daten, welche das Avesta liefert, den auf vedischem Gebiet zu gewinnenden Resultaten schlechterdings nichts in den Weg legen, ist unzweifelhaft.

Wenden wir uns nun zum Veda. Hier haben wir eine Stelle in III, 29, 11, wo Agni mit Tanūnapād, Narāçansa, Mātariçvan identificirt wird. Welche Form Agni's diese drei Wesen sind, sagt der Vers freilich nicht, aber wir lernen, dass N. ihmzufolge eine Form Agni's ist, und angesichts der Tatsache, dass der Avesta N. inmitten der Feuer aufzählt, ist das nicht bedeutungslos. III, 29 ist keineswegs ein mystisches, oder von Identifikationslust erfülltes Lied, dessen Angaben wir gar keinen Wert beimessen dürften.

Oldenberg l. c. Seite 54: "Irgend eine spezielle Beziehung auf Agni oder gar die Existenz eines Agni Narāçansa ergibt sich aus dem RV. nicht, denn über die Belanglosigkeit der rein spielenden Identifikation der beiden Wesenheiten in III, 29, 11 kann wohl keine Meinungsverschiedenheit bestehen".

Dann hätten wir noch eine Stelle, die O. in der Anmerkung selbst anführt: den Aprīvers VS. XXVII, 13 = AV. V, 27, 3:

mádhvā yajñám nakṣati praiṇānó nárāçánso agníh¹) | sukṛd deváh savitá viçvávārah ||

Oldenberg: "Man sieht aber leicht, dass hier eine rituelle Spielerei vorliegt.

So ist die Bahn für O., der seinen "Preis der Männer" durch die Thür bringen will, frei. O. belehrt uns nicht, wie man dazu kam, von diesem N. zu sagen, dass er tricīrsan, şadakşa sei (VMyth. II, 104); er übergeht die dem Avesta<sup>2</sup>) etwas correspondirenden Worte X, 70,2 ab, dass N. viçvárūpebhir áçvaih fahre  $(y\bar{a})$ , während er  $^{\text{od}}$ , wo N., den Göttern das Opfer mundgerecht macht', anführt; vermutlich, weil er jene Worte (die allerdings etwas Konkretes aussagen) für angeflogen erachtet. Sollen wir annehmen, dass schon in der indoiranischen Zeit N., der Preis der Männer' war, der sich nun in Iran zu einem Feuergott entwickelte und ebenso ,rein spielend' in einigen Fällen im Veda und doch so sicher, dass Çākapūņi von ihm sagen konnte: ,agnir iti'8). Wo bleiben denn aber die Aprīlieder II, 3 u. s. w., in denen N. nicht unmittelbar vor Barhis etc. steht, sondern mitten zwischen zwei Agniversen? Es ist unmöglich zu verkennen, dass in ihnen N. keine Abstraktion des ,Liedes', sondern ein Name, eine Form des Feuers ist, und es lohnt sich sie anzuführen 4). Wir sehen

<sup>1)</sup> VS. liest prinano und agne.

<sup>2)</sup> Vd. XXII, 7, wo Ahuramazda zu ihm sagt: para-āidhi, upa vasanuha.

<sup>\*)</sup> Nir. VIII, 6; auch Brhaddev. III, 2 ff., wo die verschiedenen Ansichten aufgeführt sind.

<sup>4)</sup> II, 3:

sámiddho agnír níhitah prthivyán pratyáñ víçvāni bhúvanāny asthāt / hótā pāvakáh pradívah sumedhá devó deván yajatv agnír árhan //

darin Epitheta, die auch Agni zukommen, aber keine Worte, die besonders den Preis der Männer' charakterisiren könnten. Man vergleiche z. B. zu dem unten angeführten Verse X. 70, 2 cd die Worte aus I, 142, 11: agnir havyá susūdati devó devésu médhirah oder zu II, 3, 2 aus VIII, 39, 1°: agnír deván anaktu nah. O. verweist mich hier auf Bergaigne; ,auch hier bestätige es sich, dass an einer Untersuchung, welche es versäumt, den Aufstellungen dieses Forschers die hinreichende Beachtung zu schenken, sich dies zu rächen pflegt', aber O. selbst schenkt der Tatsache nicht die hinreichende Beachtung', dass Bergaigne trotz seiner krausen Deutung Narāçansas, die ich II, 105 angeführt habe, in ihm eine Form Agnis sieht. Ich habe nun B.s Ansichten und Zusammenstellung keineswegs übersehen; nur sie im Einzelnen für ebenso falsch gehalten, wie jetzt die Oldenbergs im Ganzen. Gewiss wird cansa allein personifizirt; aber dieser cansa und narācansa

nárāçánsah práti dhámāny añján tisró dívah práti mahná svarcíh / ghṛtaprúṣā mánasā havyám undán mūrdhán yajñásya sám anaktu deván //

<sup>3.</sup> īlitó agne mánasa no árhan deván yakşi –

V, 5, 1. súsamiddhaya çocíse ghrtám tivrám juhotana / agnáye jatávedase //

nárāçáńsah susūdati imám yajñám ádabhyah / kavír hi mádhuhastyah //

<sup>3.</sup> īlitó ag na á vaha índram citrám ihá priyám / sukhaí ráthebhir ūtáye //

VII, 2,

jusásva nah samídham agne adyá cócā byhád yajatám dhūmám ynván / úpa spyca divyám sánu stúpaih sám racmíbhis tatanah súryasya //

nárāçánsasya mahimánam esām úpa stosāma yajatásya yajñath / yé sukrátavah çúcayo dhiyamdháh svádanti devá ubháyāni havyā //

<sup>3.</sup> īlényam vo ásuram sudáksam antár dūtám ródasī satyavácam / manusvád agním mánund sámiddham sám adhvaráya sádam in mahema //

X, 70, 1. imám me agne samidham jusasva — /

á devánam agrayávehá yātu nárāçánso viçvárüpebhir áçvaik / rtásya pathá námasa miyédho devébhyo devátamah susüdat //

<sup>3.</sup> çaçvattamám īlate dūtyāya havismanto manusyāso agnim / váhisthair áçvaih suvftü ráthena á deván vaksi ni sadehá hóta //

sind zwei historisch verschiedene Dinge. N. ist eine bis in die indoiranische Vorgeschichte zurückreichende Antiquität, von der sich eine Tradition sogar in theophoren armenischen Namen forterhält 1). Die Worte nr und cans, aus denen es sich bildet, waren aber nicht veraltet und lieferten das Material zu Neubildungen, die neben dem altüberlieferten Namen emporwuchern, zu Worten wie çansa, nfnām çansa, dem von den Männern vorgetragenen Preis' und dessen Genius, die mit jenem etymologisch, aber nicht sachlich und historisch verwandt sind. Dieses zweite cansa ist allerdings gleich uktha, castra; man darf nur nicht beide Worte, narāçansa und dieses cansa, mit einander verwechseln?). Rechnet man hierzu die früher aus dem Ritual beigebrachten Zeugnisse, die Verbindung der Nārāçansabecher mit den Manen und dem Daksinafeuer, so liegt der Schluss sehr nahe, den ich früher gezogen habe und aufzugeben keine Veranlassung habe 8).

¹) Nerseh,  $N\alpha\rho\sigma\tilde{\eta}_{S}$ . Lagarde, zur Urgeschichte der Armenier, Z. 625. Symmicta (Privatausgabe) S. 461, 2245.

<sup>2)</sup> Es ist zwar nicht von grosser Bedeutung, aber doch nicht zu vergessen, dass nur bei Narāçansa (ebenso im Avesta von Nairyōsanha) gesagt wird, dass er ,fahre', dass çansa, pitēnām manma dagegen ein solcher Ausdruck nie ,angeflogen ist'.

<sup>8)</sup> Unverständlich ist mir die Bemerkung O.s S. 55, dass ,nicht Verehrung der Toten im Allgemeinen vorliege, sondern . . . Verehrung der priesterlichen Vorfahren, welche einst durch die Gnade des Gottes N. der Kunst und Macht des naräm çansa teilhaftig gewesen sind'. Ich wüsste nicht, inwiefern das gegen mich spricht. Beim Somaopfer ist keine Veranlassung anderer Vorfahren zu gedenken als derer, die selbst Soma geopfert haben.

Auch was O. Seite 56 sagt, ist ein Irrtum. Die Lieder, die in dem Ceremoniell des Menschenopfers als nārāçansa gelten, variiren nicht beliebig, sondern stehen, wie ÇÇS. XVI, 11 zeigt, fest. Es sind nicht neu zu dichtende und einzuschaltende Dānastutis, sondern die alten des RV. Seine Dichter hatten sie z. T. für Lebende gedichtet; für die Opferer hier aber waren die darin besungenen und ihrem Opferherrn als Vorbild empfohlenen Fürsten Manen, und darum heissen nur im Ritual, nicht schon im RV. die Lieder nārāçansa. Darüber lässt meine Auseinandersetzung vol. II, 100 keinen Zweifel.

Wollte ich weitere Beispiele für die unzulängliche Behandlung mythologischer Fragen durch O. nennen, so würde ich RV. V, 43, 12 herbeiziehen, einen Vers in einem keineswegs jungen Liede, der nicht wegzudeuten ist und Brhaspati als einen Namen des Feuers erweist. O. ignorirt ihn vollständig und macht nicht einmal den Versuch, ihn wegzudeuten. Ich will mich auf die Verteidigung beschränken. Ich habe die Empfindung, als ob auch bei Oldenbergs Methode ein Fortschritt nicht ausgeschlossen sei und möchte ihn gern zu meinem Standpunkt bekehren, dass auch die Verbesserung der Methode am besten ,at home' beginnt.

Nebenbei bemerkt, Old. nennt p. 57 unter denen, die meine Ansicht über Soma abgelehnt haben, z. B. Weber und Deussen. Wenn O. den ersteren als Kenner der ved. Mythologie gelten lassen will — Weber hatte sehr grosse Kenntnisse, aber grade in diesem Punkte nicht — so weiss ich noch heut nicht, wo Weber, der meine Mythologie kaum gelesen hat, dagegen Stellung genommen und eine Widerlegung versucht hätte. An der von Oldenberg gemeinten Stelle aus Deussens Werk giebt D. in der Tat kurz die herkömmliche Erklärung von Soma wieder: S. XI aber sagt er: Namentlich hielt ich es für angemessen, in unsrer kurzen Skizze der vedischen Mythologie für jetzt beim Herkömmlichen zu bleiben, ohne dass damit dem Gährungsprozesse, welcher in diesem Gebiete neuerdings eingetreten ist, seine Berechtigung abgesprochen werden soll'. Das hat O. übersehen.

# I. Verzeichnis wichtigerer Worte.

agrepa 143. aghnyasya mürdhani 383. adri 304 1. adrivant 171. ands 277. andhasī 394. apām phena 258. apicarvara 216. amati 126. aryamya 86. avyathis 172. asurasya māyā 70°. ahura 11. āghrni 369. idā 307. utsa 304 1. udadhi 2042. udhar 3041. ūrva 14. rbhu 137. Etymologie 151. = Priester 151. rbhuksan 136 ff. 139 4. kutsana, kutsay, kucchā 285. kutsya 291. krtrima (pur) 268. krenayonir däsih 274. gandharva 248 8. garbha 330 %. go-vaçã 30.

aotrabhid 82. gomatī 265. caturanīka 45. carisnū (pur) 289 1. tiroahnya 393. 395. dabhīti 275 4. dāsapravarga 270. dehī 272.  $dyo (= Tag) 9^1$ . nirrter avança 306, 321. nrtū 1731. paritakmyā 282 ff. parusnī 310 6. pitr asura 69 ff. , pratna 70. pippala 304 1. pur 8. krtrma, carișnū, çăradī. prçni 307. phaliga 262 5. babhru vrsabha 303 °. bradhna 402. bhaga 94. 133. manccatu 33 3. māyā 59. 172. vavyāvatī 268 1. rathakara 152. rudriva 303 3. rodasī 3084. rohita 303 3. rauhina 207<sup>2</sup>.

29\*

vadharyántīm 141.
vamra 277. 278 ¹.
vala 261 ff.
vasarhan 327.
vācah krūrāni 366.
vātanāmajapa 331.
vātahoma 331.
vibhvan 137 ff. 142.
vibhvatasta 142.
vrj + pra 270.

vṛṣaprayāvan 303°.
vṛṣabha marutvant 303°.
çakra 248.
çāradī pūr 268.
çyāvāçva 128.
devasya savituh prasave 117.
svavṛṣṭi 184. 204.
hariyajana 215.
hariyūpīyā 268°.
himena 202.

### II. Namen- und Sachverzeichnis.

(Ergänzung zu S. XIX ff.)

Abendpressung s. Savana. Abstrakta 96. Acchāvāka 295, 297 8. Ackerbauer, seine Götter 403. Adhvaryus, fünf 423. Aditi 408 ff. Afghanistan 373. Agastya 321. 421. Agni = Aryaman 83. āsurah 70. und Frauen 84. seine Gestalten 72, 75. wechselt mit Indra 323. und Maruts 323 ff. = Mond 75. und Nacht 72 ff. und Varuna 65 ff. 71. und Vicvedevāh 141. samudrayoni, samudravāsas 49. und Soma 232 ff. 296. Soma und Varuna 67. kein somapa 132.

und Sūrya 73. und Usas 84. Agniciti 116. Agnistoma 114, 131, 132, 147, 212. Agnistut 210 2. Agohya 115. 116. 145. Aja ekapād 340. Ahura-mithra 12. Ahuramazda und Mithra 116. und Varuna 104. und Semiten 53. Aitarevins 358 1. Ameise 277, 337, Angiras und Regen 318. Anu 153. Apaosa 189. apām upasthe 203. Apāmnapāt 11. 14. 124 2. 338. Aramati 405. Araru 427. Arbuda 202. Aruna (Wagenlenker) 281.

Aryaman kein Planet 78. und Agni 82. aryamnor ayana 87. Açvins 18. 118 1. 139 4. 385. Dreizahl 383 ff. und Jahreslauf 382. und Sūrvā 18. Acvattha 311. 312 3. 319. 321. Açvamedha 271. 334. 401. Astakā 146. Asura 12, 69, 70, Atirātra 216. 298. 395. Atri 288, 290 1, 315, 385 1, Atharvan 136. Agnimārutaçastra 323. 325. Ātreya 323. Aditya 98 ff. 100.  $\overline{A}$ ditya = Indra 213. Adityas und Maruts 321. Opfer für Adityas 115. rotfarbige Tiere für sie 108, 308 8. Vasus, Rudras 100. Aprīlieder 447 ff. āptyāh 341. 418. ārya-dāsa 269. Acvinakratu 382. bekanāţa 268 1. Beichte 33. Berge 181. Berghöhle (s. Höhle) 263 1. Beschwörungsformel 251 \*. Brahmanen, ihre Berufsgötter 403. Bhaga ist ,blind' 95 1. und Aryaman 87. seine Herkunft 407. Bharadvāja 315. 366. Bharata und Maruts 306. Bhava und Carva 425. Bhāratī hotrā 3776. Bhujyu 16. Blei 257. Blutopfer 301.

Blitz 171. Bock und Bockopfer 363, 368, 372. Brhaspati und Mitra 55. 56. Brunnengeschichten 341. Cāturmāsvas 141. 237 4. 325. Dadhikrāvan 402. Dadhyañc 171 11. Dadhīca 243. Dämonen, ihre Herkunft 424 ff. und Götter 425. Daksinafeuer 419. Daksināyana 297. Dasyus, Dagyus 275 ff. Dāsa 269 ff. devānām patnyah 410. vicah 309. Dhişnyas, sieben 422. Dichter als Indras Freunde 286 ff. Diti und Mārutas 308 8. Dīksā und Tapas 318 2. 354 ff. 360. Donnerkeil 171, 220, 232 3, 236 4. Dreizahl bei den Acvins 383 ff. bei Visnu 353. Dualgottheiten 6. Dyavaprthivi 397. Dvādaçāha 61. 145. 171. 209. Ebbe und Flut 48. Eidesformel 245, 258, Ekāştakā 147. 198. Elefant, Tier des Ostens 214<sup>2</sup>. 251. nicht Püsans Tier 364. erst spät Indras Tier 214. 251. Embryo 319 1. 320. Erde und Aditi 109. und Maruts 305. Ehe 84. 93. Familien (Ursprungserzählungen) 342 1. Farbe (schwarze) 25. 26. 335. Feminina im Veda 105. Feuer, Sohn des Asura und des Ahuramazda 70.

Flüsse, Wasserstand 184 \*. 191. 199. Siebenzahl 1993. Frosch 226, 332, 336, Freier 86. Frühling und Winter 30 ff. 33. 44. Furchenopfer 221. Fusstapfe, deren Verehrung 353. Gazelle, goldene 290 1. Gārhapatya 339. Gautama 210. 298. Gestaltenwandel 172. Getränke, nach Nationen verschieden 256. Gewitter (Jahreszeit dafür) 200. Gewittergott der Arier 197. Gharma 393. Goldstück beim Sodacin 218. Götter der urarischen Zeit 92. durch Beinamen spezialisirt 227. der einzelnen Stämme 153. auch bei Wesensgleichheit durch die Terminologie geschieden 122. verwandeln sich 356, 357. Hagel 309 2. Hagelwetter, deren Zeit 205. Hariyojana 298. Henotheismus 63. Himmel und Erde 236. Höhle und Angiras 262 (cf. Vala). Honig 393. Hotrs, sieben 82. 422. Ilā 377 °. Itihāsas, deren mythologischer Wert 246. Indra 123, 141, allgemeine Charakteristik 168 ff. nie ein Asura in II-VII 439. Aditya 97. und Adityas 98 ff. Etymologie 168.

Feueranlegung 151.

Fisch 24.

seine Flucht 243. Geheimname 209 4. und die Götter 63 1. 169. und Jahreszeiten 142, 241. und Kavi 170. und Kşatra 170. mahārāja 169. 212. marutvant 211. und Mitra 62. und Parvata 183. und Regen 165. 196. 250. und Rbhus 138. seine Rosse 214 ff. und der Tag 2131. und Varuna 60 ff. und Vasus 316. und Vāyu 325. 327 8. Vaimrdha 227. und Vrtra 348. = iran, indro 431. und Indrani 409. s. Frau, s. Mutter, Vater 408 ff. Jahr 140 2, 212. Dreiteilung 140. Zeiten 148 5. 178. 184. 206. 212 5. 308 <sup>1</sup>. dunkle und lichte Hälfte 308; s. Daksināyana und Uttarāyana. Jahresopfer 222. Ka (Gott) 405. Kamele 220 5. Kanva 209. 285. Karambha 362. Karapan (iranisch) 435. Kavi çuçruvāņsah 435. Kacyapas 285. Kāma 404. Kāvādhava 443. Kārīrīsti 304 1 (305). 331. 335; s. Regenceremonien.

König und Untertanen 170 ff. 309.

Könige der Tiere 400.

Kaucika 210. 298. Kṛṣṇa und Indra 250 5. 399. Krieg -list 172. -tanz 173. Ksatra 62. Kşatriya und Jahreszeit 2125. seine Berufsgötter 403. Kuhfetisch 107 1. Kuhū 410. Kutsa 284 ff. 292. Kuyava 289. Khoji 365 2 3. Licht bedeutet Freiheit 108; s. tamas. Lichtgötter: "Herren der Wege" 370. Lódurr 190. Lotoskranz 240, 244, Madhupa 393. Mahāvrata 216. Mahendra 211. 227. 241. Mahisī 106. Makha 427 1. Mandalas Differenzen in Bezug auf den Kult 63. 87°. 214 ff. 271 ff. 290°. 303. 312. 328. 347. 367. 394. I 269. II 274. 369. IV 121. 124. 132. 135 ff. 165. 375 1. ▼ 120. 124. 132. 290 1. 310 6. 314. VI 269, 273, 366, 369, 372, 394 ff. 439. VII 174, 273, 372, 394 ff. 440. VIII 63 ff. 165. 202. 213 1. 268. 310 °. X 110, 165, Manen 146. Einteilung 414 ff. und Götter 204, 414. = Götter 418. = Dämonen 425, 427.

und Erde, Luftraum, Himmel, Sonne, Sterne 417 ff. und Sarasvatī 376. und Höhle 82, 262, kriegerisch 321. und Licht 319. und Regen 3188. und Visnu 418. Manenspende aus Wasser für die Aptyas 344. Manyu 404. Maruts 109, 137 4, 139 4, 237, 240, ihr Kult auf einige Familien beschränkt 317. und Acvattha 99 1. und Adityas 99 1. feindselig 320. 321. als Lichtbringer 3188. = Manen 325 1. Opfer für sie 108. kein svähä 319. grhamedhin, krīdin, sāmtapana 325 ff. = Vic 309. 319 1. und Vișnu 361. mit Vögeln verglichen 3204. 321. marutvant 211. 313 ff. Mārīca des Rāmāyana 290 1. Meer 15. 48. Meerfeuer 49. Menschenopfer, für Varuna 27. 32 2. Milchstrasse 80. Mitra 123. kein Somapa 132. Opfer für ihn 55. 59. und Varuna nach Westasien gewandert 54. Mithra 127. und Ahura 11. Monate 222. Mond 419. = samudra 39.

Maultiere, Tiere des Nordens 214 3. Mythologie ihre zusammengesetzte Natur 235. 246. 247. Entwicklung 350. Veränderung 177, 191, 196, 201, 243 ff. 251 ff. 253. Deutung aus Naturerscheinungen 247. Kunstprodukt 350. Namuci 218 . 245, 274. Narāçansa-Nairyōsanha 89. 407. Nāgas 332. Nāsatya 380°. 431. Nebel 204 ff. Nejamesa, Naigamesa 424. Neujahr 197, 283, Niedermythologie, keine Vorstufe der höheren 92. Nirrti 405, 407. Nividformel 209 4. Opfer 55. eines ausgestossenen Brahmanen 396. für Tiere 400. Opferer (Ehrenname für ihn) 343. Opferjahr 146. Opfernamen 318. Opferplatz, seine Anlage 420. Orakel 83. 84. Ορδαγνο 188. Pañca janāh 419. Pathyā svasti 1191. Parjanya 123. 305 ff. part. perf. auf vams nicht = Verb fin. 173, Parther 268 1, 273, 431. Parușpī 373. Parvata s. Indra.

Pārāvata 310. Pārendi 405.

Pflug 221.

Pitryana 67, 71, 204, 235, 299. Pipru 273. Piçācas 427. Planeten 103 ff. 107 1. 423. Polarstern 383 \* (384). 421. Potr 320. Prajāpati 405. Prātaranuvāka 382, 392, 395, Prāyanīyā 119<sup>1</sup>. Purandhi 405. Purindada 248. Pūşan, Führer der Toten 368. und Dhī 375. Quellenkult 340. Raksas 426. ratnāhavis, zwölf 106. Rājasūya 334. Rākā 410. Regen 184. -Bogen (noch nicht Indras Bogen im Rk) 171 18. Ceremonien 306 °. 335; s. Kārīrīsti. Gestirn 224. und Manen 335 ff. = Schweiss der Maruts 318. Wasser beim Opfer 222. Wolken 260. Zeit 204, 336, Ritual, dessen Charakter 122. 298. 353. Verfahren seiner Ordner 149 ff. 210 °. 298. Differenzen 143. 144. 394. 399. Wandelungen 144, 215. der Kutsas 286. Rinder, deren Befreiung 197. 260. am milchreichsten in der Regenzeit 308 2. Rohinī 207 2. Rohita 407.

Rudra, Umschreibungen seines Namens 303 8. im Plural 301. 313. Rbhus, drei 102. beim Opfer 115. und Rtus 147 ff. Rtus 147, 297, 300, Rtugrahas 148, 297. Rşis, sieben 82. 421 ff. Ross, schwarzes 304 1. weisses für Sürva 222. Farbe beim Sodaçin 218 ff. westlicher Herkunft 214 3, 251. nicht für Püsan 364. s. Indra. Candamarkau 427. Candikas 442. Cambara 248, 273. Carva 431. Cunāsīrīya 221. Çuşna 315. Sodaçin 217. Salzdüten 311<sup>1</sup>. Sarasvatī 394. und Manen 376. und Vāc 375 3. Sautrāmanī 257. 374 °. Savana (Morgen-, Mittag-, Abend-) 101. 114. 139. 145 ff. 208. 241. 322. 324 ff. 327. Savitr 101. 107. 145 ff. 407. Graha für ihn 114. 149 8. sein Schiff 1243. und Totenkult 124 2. und Soma 131.

Name des Opferers 130.

Schaf- und Ziegenzucht 373.

Sākamedhāh 2374.

Sādhyas 418 ff.

Sāmasänger 144. Sāvitrī = Sūryā 125.

Schlange 336. 340. Dämonen 1835. und Regen 1835. Schritte Visnus 348. 352. auf Indra übertragen 351. Seefahrt 16. Siebenzahl, der Adityas 103. der Hotrs 82, 422. der Rsis 421 ff. der Dhisnyas 422. der Maruts 308, 321. Sinīvālī 361. 410. Sklavenerbeutung 271. Soma 9, 10. = Meer 38<sup>2</sup>. 48. und Varuna 43. krīta, upanaddha 44. samudriva 47. Somahändler 285. Somaopfer 334. und Visnu 358. Somapa 394. Sommer (und Indra) 212. Sondergötter 227. 249. Sonne, Anschauungen des RV. 130 ff. und Açvamedha 401. und Himmel 13. ihre Rosse, Wagen 1285. 384. 401. ihr Aufenthalt in der Nacht 128. und Ozean 13. und Regen 252. Sonnengott und Sonne verschieden 127 ff. Sonnenzauber 217 ff. Sonnenwende 145. 220. 279 ff. 290. 321; s. Sūrya. Srma 443. Sternbilder 224, 278 3, 421 ff. Stier, Indras Symbol 225. Ströme, deren Befreiung im Mhbh. 242.

Sturmgötter, nicht Söhne der Aditi 107. Subrahmanyā 209 ff. 298. Surā 256, 393. Surāpāņa 394. Suçravas 291 1. 293. Sūrya 122, 222, und Adityas 993. und Tag und Nacht 125. Sūryā 125, 367, Sündenbekenntnis 27. Synonyma, mythologische sind nicht rituell identisch 123. tamas 29, 203, 204, Tärksya 402. Tiere, rotfarbige 225. männliche 225. Tistrya 189. Todaustreiben 30 1. Tote, Püşan oder der Bock ihr Führer 368. ihr Strom am Himmel 377. ihr Ritual 376. s. Manen. Tradition beim Opfer 208. Treueid 258. Trita 39. Traiyambakaopfer 93. Uttarāyana 297. 299. 420. Udayanīyā 119 1. Untertanen des Königs 171. Urvaçī 410. Uçanas 442. Uçij 435. Usas 27. 84. 204. 367. Usasyakratu 382. Vajra 171, Vajrapāņi 249. Vaitaraņī 377. Varāhamythus 351. Varuna 141. 142. 325. 333. Zorn, Fessel 26 ff. 37.

nicht mehr Āditya 100. Gestalt, Bild 32, 37. apam çiçu 47. und Soma 39 ff. 59. Soma 71. und Somaopfer 27. und Vrtra 44. und Winter 34, 44. Varunapraghāsāh 33. 35. Varcin 273. Vala 198 1. Vasisthas 298, 317. ihre Dichtung 326. 328. cf. s. v. Mandala. Vasus 397 1. vāc 403. und Sarasvatī 375 8. Vāja 137 ff. vāmana 357. Vāyu 240. 308. 322. 325. 326 ff. und Indra 316. und Maruts 306. 327. und Meer 327. und Savitr 134, 330 4. Vimukhavers 319, 322 4. Virocana 248. Vivasvant 343 3. Vicvakarman 405. Viçvarūpa 229. 231. Viçvāmitras 211. 215 1. 298. 313. ihre Dichtung 328. Vicvedevah 115. und Agni 141. Vaiçvadevaçastra 118. 146. Vaicvānara 122. und Maruts 309. Visuvant 216. Visnu 236 ff. 315. 418. und Indra 359 ff. Indra und Vrtra 348. und Varuna 361.

Vrkadvaras 438 3. 442. Vrtra (Vahagn etc.) 188. in Mandala VII 317. und Asuras 70. im AV. 194, 247 ff. und Berge 238. im Pāli 247 ff. und Varuna 37. 44. und Cuspa in Mandala V 290 1. und Wasser 238. seine Mutter 409. nicht in Acvinmythen 379. Vrsākapi 278 2. Vögel und Manen 321. Wagenbaukunst 152. Waffen im Veda 171. Wassertiere 336. Widder für Varuna 21, 35.

Windgötter, deren Eigenschaft 107. Wind = Feuer 420. Winter 67, 102 1, 188 ff. 197, 318 8, und Varuna 34, 44. Wolken, verglichen mit Elefanten etc. 185 1. und Maruts 307 1. Wolkenburgen 184. Yamunā 310 °. 315. Yava, Winterfrucht 35. Gott 407. Yājňikas 132 (s. Ritual). Yātu, Yātudhāna 426 ff. Zarathustra 431 ff. Zauber, feindlicher 366. Ziege, Symbol des Feuers 364 4. Ziegenmilch 364 4. Zwerg 356. Zwölf Tage, Nächte 145 \*. 321.

## III. Verzeichnis von Stellen.

### RV.

| I.                              | 32, 11 174         | 53, 7 259 1                    |
|---------------------------------|--------------------|--------------------------------|
| 6, 4 318 <sup>2</sup>           | 32, 12 306 *       | 53, 8—10 292 1                 |
| 15 147                          | 32, 13 205         | 54, 10 . 174. 175 <sup>2</sup> |
| 19, 7 181 8                     | 35 125             | 180. 202                       |
| 22 . 131, 353, 392 <sup>1</sup> | 35, 2 120°         | 55, 6 202 <sup>1</sup>         |
| 22, 21 354                      | 37, 7 181 8        | <b>57, 6</b> . 174. 180        |
| 24, 11 ff 37                    | 38, 9 304 1        | 181 ³                          |
| 30, 19 · · · 384 <sup>1</sup>   | 39, 6 303 *        | 58, 3 323 <sup>5</sup>         |
| 31, 1 324 2                     | 50, 6 8            | 61, 7 350 2                    |
| 32, 2 . 180. 202                | 51, 4 . 180. 202 1 | 61, 15 282                     |
| 32, 4 202 <sup>1</sup>          | 51, 9 278 1        | 62, 4 262                      |
| 32, 8 175                       | 52, 2 174          | 62, 5 202 <sup>1</sup>         |

| 62, 13 215                               | 144, 4 299 8                       | 36, 2 305                            |
|------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|
| 63, 9 215                                | 154, 5—6 · · 354 ·                 | 37 14 <b>7</b>                       |
| 64, 5 304 1                              | 155, 4 352                         | 38 132                               |
| 64, 6 304 1                              | 155, 6 355                         | 38, 2 120 *                          |
| 71, 8 324 2                              | 159 114                            | 38, 3 125 *                          |
| 72, 3 323 5                              | 160, 3 . 304 <sup>1</sup> . (305)  | 38, 4 120 *                          |
| 79, <b>2</b> . 304 <sup>1</sup> (305)    | 161, 9 141                         | 38, 8 24 *                           |
| 80, 2 175 2                              | 161, 11 . 115. 145 <sup>2. 8</sup> | 40 369                               |
| 85, <b>5</b> . 10 304 <sup>1</sup>       | 147 *                              | 40, 4 420                            |
| 88, 4 314 1                              | 161, 13 145 <sup>3. 8</sup>        |                                      |
| 89, 10 105                               | 161, 14 18                         | ш.                                   |
| 91, 3 38                                 | 162. 163 401                       | 7, 7 422 4                           |
| 92 393                                   | 163, 8 93                          | 9, 7 74                              |
| 92, 8 270                                | 164, 7 304 1                       | 15, 3 74                             |
| 95, 1 75                                 | 164, 21. 22 312 <sup>8</sup>       | 23, 4 375                            |
| 100, 6. 8. 18 . 202 <sup>1</sup>         | 164, 44 81 8                       | 29, 11 70. 446                       |
| 103, 2 207 2                             | 167, 2 305 1                       | 29, 14 70                            |
| 103, 7 188 <sup>1</sup>                  | 174, 2 272 *                       | 31, 4. 11 198                        |
| 105, 6 81                                | 174, 6 86                          | 31, 5 422 6                          |
| 105, 10 423                              | 181, 4 . 389.391                   | 31, 15 202 1                         |
| 110, 2 . 116. 132                        | ,                                  | 32, 6 174                            |
| 110, 3 116                               | п.                                 | 32, 8 202 <sup>1</sup>               |
| 111 114                                  | 1 82                               | 32, 11 175                           |
| 112 ff 379                               | 1 82<br>11, 2.5 175                | 33, 6 174                            |
| 114, 5.6 303 *                           | 11, 7.8 181 *                      | 35, 3. 7 215 <sup>1</sup>            |
| 115, 4 120 2                             | 11, 9 175                          | 39, 5. 7 202 <sup>1</sup>            |
| 115, 5 109                               | 11, 20 262                         | 44, 2 202 1                          |
| 117, 15 17                               | 12, 11 273 5                       | 52, 1. 5. 6. 7 . 215 <sup>1</sup>    |
| 121, 10 291                              | 12, 12 207 2                       | 53, 1 183 4                          |
| 121, 11 175                              | 14, 2 174                          | 55, 10 354 <sup>1</sup>              |
| 121, 13 283 4                            | 15, 8 262                          | 60, 3.4 138                          |
| 123, 3 127                               | 17, 7 93 8                         |                                      |
| 123, 8 409                               | 18, 6 224 4                        | IV.                                  |
| 126, 7 374                               | 19, 2 174                          | 1, 2. 3. 5 . 65                      |
| 127, 5 74                                | 21 227                             | 1, 13. 15 . 263                      |
| 130, 3 181 2                             | 22, 4 173 1                        | 13 123                               |
| 130, 7 173 1                             | 24, 2 275 1                        | 13, 1, 2 120                         |
| 100, ( , , , 175.                        | ,                                  |                                      |
|                                          | 24.3 261                           | 14 123                               |
| 130, 9 290 3                             | 24, 3 261<br>30 3 205              | 14 123<br>16 7 174                   |
| 130, 9 290 ° 131, 4 272 °                | 30, 3 205                          | 16, 7 174                            |
| 130, 9 290°<br>131, 4 272°<br>135, 8 311 | 30, 3 205<br>33, 6. 15 303 *       | 16, 7 174<br>16, 12 291              |
| 130, 9 290 ° 131, 4 272 °                | 30, 3 205                          | 16, 7 174<br>16, 12 291<br>17, 1 174 |

| 17, 14 279                                                                                                                                                                                                               | 41, 9. 10 343 8                                                                                                                                                                                    | <b>3</b> 0, 6 <b>. 279</b>                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18 409                                                                                                                                                                                                                   | 41, 19 307                                                                                                                                                                                         | 39, 2 262                                                                                                              |
| 19, 2 175                                                                                                                                                                                                                | 42, 1 81 1                                                                                                                                                                                         | 47, 2 272                                                                                                              |
| 19, 3 . 175, 188                                                                                                                                                                                                         | 43, 12 450                                                                                                                                                                                         | 47, 5 316                                                                                                              |
| 19, 5 181                                                                                                                                                                                                                | 45, 4 314 1                                                                                                                                                                                        | 47, 21 274 6                                                                                                           |
| 19, 8 174                                                                                                                                                                                                                | 52, 9 304 1                                                                                                                                                                                        | 47, 27 172 1                                                                                                           |
| 19, 9 277 2                                                                                                                                                                                                              | 52, 11 310                                                                                                                                                                                         | 48, 6 74 5                                                                                                             |
| 21, 8 180                                                                                                                                                                                                                | 52, 12 304 1                                                                                                                                                                                       | 49, 7.8 373                                                                                                            |
| 28, 1.5 174                                                                                                                                                                                                              | 53, 6 304 1                                                                                                                                                                                        | 50, 11 98 3                                                                                                            |
| 28, 2.3 291 *                                                                                                                                                                                                            | 54, 8 85                                                                                                                                                                                           | 51, 11 419 1                                                                                                           |
| 30, 16 277 3                                                                                                                                                                                                             | 54, 12 . 304 · 312 *                                                                                                                                                                               | 53 366                                                                                                                 |
| 33—37 136 ff.                                                                                                                                                                                                            | 55, 5 . 304 <sup>1</sup> . 305 <sup>1</sup>                                                                                                                                                        | 53, 4 228                                                                                                              |
| 33, 3 138                                                                                                                                                                                                                | 56, 1 309                                                                                                                                                                                          | 54, 1 365                                                                                                              |
| 33, 7 . 115. 147 *                                                                                                                                                                                                       | 56, 4 304 1                                                                                                                                                                                        | 55, 5 371                                                                                                              |
| 33, 4.9 140                                                                                                                                                                                                              | 57, 3 181 *                                                                                                                                                                                        | 56, 1 363 <sup>1</sup>                                                                                                 |
| <b>35</b> , 7 . 138. 143                                                                                                                                                                                                 | 58, 7 305 2                                                                                                                                                                                        | 57, 4 371                                                                                                              |
| 38—40 401 ff.                                                                                                                                                                                                            | 59, 7 304 <sup>1</sup>                                                                                                                                                                             | 58, 3 367 6                                                                                                            |
| 51, 6 140                                                                                                                                                                                                                | 60, 8 323                                                                                                                                                                                          | 58, 4 367 5                                                                                                            |
| 53 121                                                                                                                                                                                                                   | 63, 3.7 70 3                                                                                                                                                                                       | 59 299                                                                                                                 |
| 53, 3 125 *                                                                                                                                                                                                              | 73, 3 384 1                                                                                                                                                                                        | 61, 11 377 •                                                                                                           |
| 53, 5 8 <sup>1</sup>                                                                                                                                                                                                     | 73, 4 . 389.391                                                                                                                                                                                    | 66 307 4, 315                                                                                                          |
| 53, 7 125 *                                                                                                                                                                                                              | 77, 2 385                                                                                                                                                                                          | 67. 68 <b>.</b> 63                                                                                                     |
| <b>57 223</b> , <b>403</b>                                                                                                                                                                                               | 81 120                                                                                                                                                                                             | 69 349                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                          | 82 120                                                                                                                                                                                             | 72, 3 175                                                                                                              |
| W                                                                                                                                                                                                                        | 85, 4 304 1                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                        |
| ₹.                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                    | •                                                                                                                      |
| 3, 2 83                                                                                                                                                                                                                  | 85, 7 86                                                                                                                                                                                           | VII                                                                                                                    |
| 3, 2 83<br>7, 4 74                                                                                                                                                                                                       | 85, 7 86                                                                                                                                                                                           | VII.                                                                                                                   |
| 3, 2 83<br>7, 4 74<br>29, 1. 2. 3. 6 . 314 <sup>1</sup>                                                                                                                                                                  | 85, 7 86<br><b>VI.</b>                                                                                                                                                                             | 9, 2 74                                                                                                                |
| 3, 2 83<br>7, 4 74<br>29, 1.2.3.6 . 314 <sup>1</sup><br>29, 5 280                                                                                                                                                        | 85, 7 86<br>VI.<br>3, 8 324 <sup>2</sup>                                                                                                                                                           | 9, 2 74<br>18 63                                                                                                       |
| 3, 2 83<br>7, 4 74<br>29, 1.2.3.6 . 314 <sup>1</sup><br>29, 5 280<br>29, 12 189                                                                                                                                          | VI.  3, 8 324 3 17, 3. 5 202 1                                                                                                                                                                     | 9, 2 74<br>18 63<br>19, 4 275 4                                                                                        |
| 3, 2 83<br>7, 4 74<br>29, 1.2.3.6 . 314 <sup>1</sup><br>29, 5 280<br>29, 12 189<br>30, 6 175.314 <sup>1</sup>                                                                                                            | VI.  3, 8 324 2 17, 3. 5 202 1 17, 5. 6 263                                                                                                                                                        | 9, 2 74<br>18 63<br>19, 4 275 4<br>21, 3 175                                                                           |
| 3, 2 83<br>7, 4 74<br>29, 1. 2. 3. 6 . 314 <sup>1</sup><br>29, 5 280<br>29, 12 189<br>30, 6 . 175. 314 <sup>1</sup><br>30, 7 . 228. 255                                                                                  | 85, 7 86  VI.  3, 8 324 3 17, 3.5 202 1 17, 5.6 263 20, 1 270                                                                                                                                      | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403                                                                             |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1. 2. 3. 6 . 314 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175. 314 30, 7 . 228. 255 30, 8 225                                                                                                                    | 85, 7 86  VI.  3, 8 324 3 17, 3.5 202 1 17, 5.6 263 20, 1 270 20, 2 174                                                                                                                            | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98                                                                   |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1. 2. 3. 6 . 314 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175. 314 30, 7 . 228. 255 30, 8 225 30, 9 274                                                                                                          | 85, 7 86  VI.  3, 8 324 3 17, 3.5 202 1 17, 5.6 263 20, 1 270 20, 2 174 20, 6 255                                                                                                                  | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86                                                          |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1.2.3.6 . 314 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175.314 30, 7 . 228.255 30, 8 225 30, 9 274 30, 13.14 283                                                                                                 | VI.         3, 8 324 *         17, 3. 5 202 *         17, 5. 6 263         20, 1 270         20, 2 174         20, 6 255         20, 10 272                                                        | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86 37, 7 406 1                                              |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1.2.3.6 . 314 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175.314 30, 7 . 228.255 30, 8 225 30, 9 274 30, 13.14 283 31, 3 263                                                                                       | VI.  3, 8 324 2 17, 3. 5 202 1 17, 5. 6 263 20, 1 270 20, 2 174 20, 6 255 20, 10 272 21, 3 202 1                                                                                                   | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86 37, 7 406 1 38 131                                       |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1.2.3.6 . 314 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175.314 30, 7 . 228.255 30, 8 225 30, 9 274 30, 13.14 283 31, 3 263 31, 4.10 314                                                                          | VI.  3, 8 324 2 17, 3. 5 202 1 17, 5. 6 263 20, 1 270 20, 2 174 20, 6 255 20, 10 272 21, 3 202 1 22, 2 422 5                                                                                       | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86 37, 7 406 1 38 131 40, 2 86                              |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1.2.3.6 . 314 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175.314 30, 7 . 228.255 30, 8 225 30, 9 274 30, 13.14 283 31, 3 263 31, 4.10 314 31, 11 282                                                               | VI.       3, 8 324 ²       17, 3. 5 202 ¹       17, 5. 6 263       20, 1 270       20, 2 174       20, 6 255       20, 10 272       21, 3 202 ¹       22, 2 422 ⁵       24, 9 283                  | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86 37, 7 406 1 38 131 40, 2 86 41 95                        |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1. 2. 3. 6 . 314 1 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175. 314 1 30, 7 . 228. 255 30, 8 225 30, 9 274 6 30, 13. 14 283 31, 3 263 31, 4. 10 314 1 31, 11 282 32, 1 . 174. 180                               | VI.       3, 8 324 ²       17, 3. 5 202 ¹       17, 5. 6 263       20, 1 270       20, 2 174       20, 6 255       20, 10 272       21, 3 202 ¹       22, 2 422 ⁵       24, 9 283       25. 26 170 | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86 37, 7 406 1 38 131 40, 2 86 41 95 44 401 ff.             |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1. 2. 3. 6 314 1 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 175. 314 1 30, 7 228. 255 30, 8 225 30, 9 274 6 30, 13. 14 283 31, 3 263 31, 4. 10 314 1 31, 11 282 32, 1 174. 180 32, 2 . 174. 175. 180                 | VI.       3, 8                                                                                                                                                                                     | 9, 2 74 18 63 19, 4 275 4 21, 3 175 35 403 35, 14 98 36, 4 86 37, 7 406 1 38 131 40, 2 86 41 95 44 401 ff. 45, 1 120 3 |
| 3, 2 83 7, 4 74 29, 1. 2. 3. 6 . 314 1 29, 5 280 29, 12 189 30, 6 . 175. 314 1 30, 7 . 228. 255 30, 8 225 30, 9 274 6 30, 13. 14 283 31, 3 263 31, 4. 10 314 1 31, 11 282 32, 1 . 174. 180 32, 2 174. 175. 180 32, 6 175 | VI.       3, 8 324 ²       17, 3. 5 202 ¹       17, 5. 6 263       20, 1 270       20, 2 174       20, 6 255       20, 10 272       21, 3 202 ¹       22, 2 422 ⁵       24, 9 283       25. 26 170 | 9, 2                                                                                                                   |

| 58, 1 306<br>59 326. 328<br>72, 4 120 °<br>76, 1 120 °<br>79, 1 120 °<br>79, 4 181                                 | 49, 2 181 <sup>1</sup> 52, 7 213 <sup>1</sup> 56, 3 271 61, 13 228 69, 12 22 69, 14                | 15, 3 . 354 °. 418 °. 15, 8. 10. 14 . 414 ff. 16, 3 417 17, 3—9 373. 376 17, 3 368 °. 18, 1 416                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 82, 5 54 86, 7 271 87, 5 7 87, 6 9 90, 4 261 99, 5 438 100, 3 352                                                  | 70, 11 183 77, 6.10 350°. 351 ¹ 88, 2 181 ¹ 93, 1. 2. 4 213 ¹ 94, 1. 2 307 ⁵ 96, 2 850° 96, 18 175 | 33, 1 364 <sup>1</sup> 35, 10 422 <sup>5</sup> 37, 9 120 <sup>2</sup> 39 379 39, 3 93 <sup>5</sup> 40 379 40, 11, 12 85 |
| 103 216, 332<br>104 426<br>VIII.<br>3, 19, 20 175 <sup>1</sup>                                                     | IX. 10, 9 8 32, 2 843 2                                                                            | 47, 4 270<br>51 ff 68<br>62, 2 263<br>62, 10 271<br>63, 2 98                                                            |
| 6, 16 175<br>7, 16 304 <sup>1</sup><br>7, 23 181 <sup>8</sup><br>7, 28 303 <sup>3</sup><br>12, 17 248 <sup>5</sup> | 35, 2 48<br>37, 4 344<br>42, 7 174<br>61, 22 174<br>64, 8 10                                       | 63, 7 422 7<br>64, 5 80, 96 2<br>67, 5 204 2<br>67, 68 264<br>68, 2 85                                                  |
| 13, 15 248 <sup>5</sup> 13, 28 302 14, 13 255 18, 6 268 <sup>2</sup> 20, 9 303 <sup>3</sup>                        | 73, 3.9 39<br>73, 8 7<br>75, 1 8<br>77, 5 40<br>84, 4 48                                           | 70, 2 448 72 97 72, 4.5 96 72, 7 204 73, 5 205                                                                          |
| 21, 6 208<br>24, 30 265 <sup>8</sup><br>25, 19 120 <sup>2</sup><br>28, 4.5 98 <sup>1</sup><br>32, 26 202           | 86, 8 48<br>86, 29 10<br>95, 4 39. 64. 843 °<br>97, 9 75<br>97, 40 10<br>107, 16 47 °              | 77, 8 322<br>86 278 <sup>2</sup><br>87 426<br>88, 6 73<br>90, 7 418                                                     |
| 35. 36 64 <sup>1</sup> 40, 8 300 40, 10.11 64.300 41 64 41, 6 343 <sup>2</sup>                                     | 108, 6 261<br>114, 3 . 103. 105                                                                    | 97 398<br>109, 4 422 *<br>111, 9 174<br>113, 6 174<br>117, 6 86                                                         |
| 41, 8 9. 39<br>45, 14 64 <sup>1</sup><br>45, 30 181 <sup>3</sup><br>47, 13 ff 342                                  | 1, 3 354 <sup>1</sup> 5, 7 96 <sup>2</sup> 11, 1 150 15, 1. 2. 7 . 417                             | 121 405<br>122, 5 314 °<br>123, 2 48<br>124 67. 235                                                                     |

| <b>131</b> . |  |   | 255   | :  | 139, 6 |   | 174        | ١ | 171, 4 | 279                           |
|--------------|--|---|-------|----|--------|---|------------|---|--------|-------------------------------|
| 135, 1       |  |   | 312 * | :  | 146 .  |   | 398        | ١ | 178 .  | 401                           |
| 138, 3       |  |   | 438 ° | ١: | 152, 2 |   | <b>228</b> | 1 | 179, 2 | 213. 279                      |
| 138, 6       |  | • | 70 ²  | :  | 168, 4 | • | 107        | l | 179, 3 | 279<br>401<br>213. 279<br>213 |

### AV.

| I, 14, 1    | 94 5             | V, 11 70 1           | 3, 13      | 72 | 2. 75 °          |
|-------------|------------------|----------------------|------------|----|------------------|
| III, 4, 5 . | 61               | 26, 9 . 95           | 1          |    | 213 ¹            |
| 5, 5.       | 86               | VI, 36, 1 . 142      | 3, 23      |    | 318 *            |
| 10 .        | 147              | 60, 1, 2 83          | XIV, 1, 17 |    | 83               |
| 10, 12      | 198 <sup>2</sup> | 85, 3 . 175          | 1, 39      |    | 85               |
| IV, 10, 5   | 202 1            | VII, 68, 1.2 376.377 | 2, 20      |    | 376              |
| 15, 5       | 305 ¹            | IX, 1, 13 . 143      | 2, 40      |    | 84               |
| 15, 11      | 304 ¹            | X, 10, 5—7 307       | XIX, 39, 6 |    | 312 8            |
| 25 .        | 134              | XII, 1, 25 . 94      | XX, 106 .  |    | 62               |
| 27, 4       | 305 ¹            | XIII, 2, 36 . 124    | 128, 18    | }  | 207 <sup>2</sup> |

### Avesta.

| Ys. 9, 18 435 | 44, 20 435 | Ytt. X, 143 . 57 |
|---------------|------------|------------------|
| 17, 11 445    | 54, 1 88   |                  |

# Verbesserungen und Zusätze.

Seite 69 Zeile 7 von unten lies mā für ma.

```
" 99 " 11 streiche VIII, 101, 11.
```

- 321. Für die Erklärung der Maruts als "Manen" dürfte auch in Betracht kommen, dass bei dem Baliharana nach Manu III, 88 (cf. Gaut. V, 12 ff.) ihnen dvāri geopfert wird. Es liegt nahe, hierbei an den mit der Thürschwelle verbundenen Aberglauben zu denken. Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube S. 471 § 750 sagt von den Seelen: "... oder sie sind unter der Hausschwelle; wenn man ein neues Haus betritt, soll man nicht auf die Schwelle treten, weil dies den armen Seelen, die darunter sind, wehthut (Obfrk.), oder sie sind hinter der Thür". Über die Vorstellung von Manen als Vögeln s. Caland, Todten- und Bestattungsgebräuche 78 388.
- " 365. Wie mir die Red. der "Köln. Z.' freundlichst mitteilt, befindet sich der Aufsatz über die Khojis in Nr. 123 vom 14. 2. 1892 (Erste Beilage).
- , 380 Zeile 10 von unten lies ,Mogk'.
- **, 404 ,** 6 **, , ,** 1902.

Buchdruckerei Maretzke & Martin, Trebnitz in Schies.

<sup>, 104 &</sup>quot; 17 lies ° spentas.

<sup>&</sup>quot; 124 " 20 " híranyapāņi.

<sup>&</sup>quot; 147 " 10 " saisorg rtusu.

<sup>, 151 , 25 ,</sup> bhrgunam.

<sup>. 175 . 13 .</sup> badh.

<sup>, 214 , 14 ,</sup> isst; krsyai.

<sup>, 255 , 17 ,</sup> X, 131.

<sup>&</sup>quot; 264 " 6 ", Versen' anstatt ,Fällen'.

<sup>272 , 7 ,</sup> sich entwickelte'.

<sup>, 288 , 2</sup> von unten streiche ,174, 5'.

<sup>, 289 &</sup>quot; 7 von unten lies ogharūpenāo.





